EL-BADR . JURNAL EL-BADR
@) IN STITUT = http://jurnal.golamuna.id/index.php/elbadr

& ®
L.gae

e-ISSN : 3064-0504

Growth by Thinking

Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026

Menilai Relevansi Sejarah Tadwin Hadis dengan Studi Hadis

Kontemporer di Era Modern

Rijal Fadilah’, Ichsan Minallah®, Ade Ipan Rustandi?, Muhammad Nur Shiddiq*

'Ilmu Hadis, Institut Agama Islam PERSIS Garut, Indonesi
*Ilmu Hadjis, Institut Agama Islam PERSIS Garut, Indonesia
$[lmu Hadis, Institut Agama Islam PERSIS Garut Indonesia

“Ilmu Hadis, Institut Agama Islam PERSIS Garut Indonesia

'rijalfadilah@iaipersisgarut.ac.id, * ichsanminallah@iaipersisgarut.ac.id *adeipanrustandi@iaipersisgarut.ac.id

INFO ARTIKEL
Riwayat Artikel:

Diterima: 31/01/26
Disetujui: 02/02/26

Kata Kunci:

sejarah tadwin

hadis ;

studi hadis
kontemporer ;
relevansi tadwin
hadis di era modern ;

*‘mnurshiddig@iaipersisgarut.ac.id

Abstract: This study examines a reflection on the classical methodology of tadwin (codification) of hadith
and its relevance in addressing the challenges of religious information dissemination in the digital era.
During the lifetime of the Prophet Muhammad (peace be upon him), hadith were not formally codified
because the Prophet himself functioned as the primary authority for guidance, while the main focus of the
Muslim community was the preservation of the Qur'an. After the Prophet’s death, greater caution in the
transmission of hadith emerged through practices such as verification, the requirement of witnesses, and
restrictions on narration, which eventually led to systematic codification during the caliphate of Umar ibn
Abd al-Aziz. This research employs a qualitative method with historical and descriptive-analytical
approaches, drawing upon classical and contemporary literature on the history and methodology of hadith.
The findings indicate that the tradition of caution and criticism in hadith transmission constitutes a
methodological foundation that remains relevant in responding to the challenges of the digital era,
particularly the spread of religious hoaxes. While the digitalization of hadith facilitates access to hadith
sources, without adequate literacy in sanad and matn criticism such accessibility risks generating distorted
understandings. Therefore, information criticism in the digital age can be understood as a continuation of
the classical tradition of ‘ulum al-hadith, which emphasizes verification, scholarly responsibility, and
ethical awareness in preserving the authenticity of the Prophet’s hadith.

Abstrak: Kajian ini membahas refleksi metodologi tadwin hadis klasik dan relevansinya dalam
menghadapi tantangan penyebaran informasi keagamaan di era digital. Pada masa Rasulullah saw.,
hadis belum dikodifikasikan secara formal karena keberadaan Nabi sebagai otoritas utama telah
mencukupi kebutuhan umat, sementara perhatian utama difokuskan pada penjagaan Al-Qur'an.
Setelah wafatnya Rasulullah saw., kehati-hatian dalam periwayatan hadis semakin menguat melalui
praktik verifikasi, permintaan saksi, dan pembatasan periwayatan, hingga akhirnya kodifikasi hadis
dilakukan secara sistematis pada masa Khalifah Umar bin Abdul Aziz. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan historis dan deskriptif-analitis terhadap literatur klasik dan
kontemporer tentang sejarah dan metodologi hadis. Hasil kajian menunjukkan bahwa tradisi kehati-
hatian dan kritik dalam transmisi hadis merupakan fondasi metodologis yang relevan untuk menjawab
tantangan era digital, khususnya maraknya hoaks keagamaan. Digitalisasi hadis memberikan
kemudahan akses terhadap sumber-sumber hadis, namun tanpa disertai literasi kritik sanad dan matan,
kemudahan tersebut berpotensi menimbulkan distorsi pemahaman. Oleh karena itu, kritik informasi
di era digital dapat dipahami sebagai kelanjutan dari tradisi ‘ulam al-hadis klasik yang menekankan
verifikasi, tanggung jawab ilmiah, dan kesadaran etis dalam menjaga otentisitas hadis Nabi.

*

25 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026


http://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr
mailto:ichsanminallah@iaipersisgarut.ac.id
mailto:adeipanrustandi@iaipersisgarut.ac.id
mailto:adeipanrustandi@iaipersisgarut.ac.id

PENDAHULUAN

Hadis atau Sunnah menempati posisi yang sangat penting dalam bangunan syariat Islam. Ia
tidak berdiri sendiri, tetapi hadir sebagai pilar kedua setelah Al-Qur’an.' Kedudukan ini bukan hasil
kesepakatan ulama semata, melainkan bersumber langsung dari Al-Qur'an yang secara tegas
memerintahkan umat Islam untuk mengikuti dan meneladani Rasulullah saw. Dalam salah satu

ayatnya, Allah Swt. berfirman:

Loz

15456 45 o2 L 53048 VL\ Us

“Apa yang diberikan Rasul kepadamu, maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu,

maka tinggalkanlah.” (QS. Al-Hasyr [59]: 7)

Ayat ini menunjukkan bahwa ketaatan kepada Rasulullah saw tidak dapat dipisahkan dari
ketaatan kepada Allah. Dengan kata lain, otoritas Nabi dalam menetapkan hukum merupakan
bagian dari sistem ilahi itu sendiri. Dari sinilah fungsi hadis menjadi jelas, yakni sebagai penjelas
(bayan) terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang masih bersifat global. Tanpa hadis, umat Islam akan
kesulitan memahami praktik ibadah secara konkret, seperti tata cara shalat, zakat, puasa, dan

berbagai ketentuan lainnya.

Kesadaran akan pentingnya posisi hadis ini juga diiringi dengan peringatan keras dari
Rasulullah saw. Beliau menegaskan bahaya besar dari upaya memalsukan atau berdusta atas nama
dirinya. Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari dan Muslim, Rasulullah saw
bersabda bahwa siapa pun yang sengaja berbohong atas nama beliau, maka hendaklah ia bersiap
menempati tempat duduknya di neraka. Peringatan ini mencerminkan betapa seriusnya dampak

pemalsuan hadis terhadap kemurnian ajaran Islam.

Di sisi lain, hadis sebagai sumber hukum kedua memiliki sejarah transmisi yang tidak
sederhana. Berbeda dengan Al-Qur'an yang telah dikodifikasikan sejak masa awal Islam, hadis
mengalami fase periwayatan lisan yang cukup panjang. Baru pada masa Khalifah Umar bin Abdul
Aziz dilakukan upaya pembukuan secara lebih sistematis melalui proses Tadwin. Proses ini tidak
sekadar memindahkan hadis dari hafalan ke tulisan, melainkan melibatkan seleksi, verifikasi, dan
pengembangan metode ilmiah untuk menyaring informasi yang benar-benar dapat

dipertanggungjawabkan.

Memasuki era modern, kajian hadis mengalami perluasan wilayah yang cukup signifikan.
Studi hadis tidak lagi terbatas pada manuskrip klasik, tetapi juga memanfaatkan teknologi digital
seperti Artificial Intelligence (AI), Big Data, dan berbagai aplikasi mobile. Akses terhadap hadis

menjadi semakin mudah dan cepat.” Namun, kemudahan ini menyimpan tantangan tersendiri,

! lghal Amar Muzaki, Debibik Nabilatul Fauziah, Nurhasan, Taufik Mustofa, Jaenal Abidin, Neng Ulya, M. Makbul, dan
Afiyatun Kholifah, Kurikulum Cinta sebagai Paradigma Pembelajaran PAl (Jakarta: Rumah Literasi Publishing, 2025).

2 lwan Hermawan, Khalid Ramdhanani, Lau Han Sein, Abdul Azis, Abdul Hakim, Nur Aini Farida, Nia Karnia, dan
Agus Susilo Saefullah, Model Pembelajaran PAl Berdampak: Rekonstruksi Filosofis Menuju Transformasi Holistik
(Jakarta: Rumah Literasi Publishing, 2025).

26 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



terutama ketika aspek kritis terhadap sanad dan matan justru terabaikan. Padahal, dua aspek inilah

yang sejak awal menjadi ruh dalam sejarah Tadwin hadis.

Oleh karena itu, meninjau kembali nilai-nilai dan prinsip yang lahir dari sejarah kodifikasi
hadis menjadi sangat penting. Nilai-nilai tersebut dapat berfungsi sebagai kompas agar studi hadis
kontemporer tetap berpijak pada metodologi ilmiah yang kokoh, sekaligus tidak terjebak pada

kemudahan teknologis yang mengabaikan kedalaman keilmuan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif berbasis studi kepustakaan (library research)’.
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji metodologi tadwin hadis klasik dan relevansinya dalam
menghadapi penyebaran informasi keagamaan di era digital. Pendekatan yang digunakan adalah
deskriptif-analitis dengan menelaah perkembangan sejarah dan konsep metodologi hadis. Sumber
data penelitian terdiri dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer berupa kitab-kitab klasik
dan karya ilmiah yang membahas kodifikasi dan metodologi hadis, sedangkan sumber sekunder
berasal dari artikel jurnal, buku, dan penelitian sebelumnya yang relevan. Data dikumpulkan
melalui teknik dokumentasi dengan membaca, mencatat, dan mengklasifikasikan data yang
berkaitan dengan topik penelitian. Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan cara
menyederhanakan data, menyajikannya secara sistematis, lalu menarik kesimpulan. Untuk
menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan triangulasi sumber dengan membandingkan

beberapa referensi yang relevan.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Refleksi Metodologi Tadwin Hadis Klasik

Pada masa Rasulullah saw. masih hidup, perhatian utama umat Islam memang tertuju pada
Al-Qur'an. Wahyu masih terus turun secara bertahap, dan Nabi Muhammad saw. hadir langsung
sebagai otoritas utama dalam menjelaskan, menafsirkan, dan menyelesaikan berbagai persoalan
umat. Hal ini sejalan dengan fungsi Nabi sebagai mubayyin (pemberi penjelasan) terhadap Al-

Qur’an, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah swt.:

A

sl 05 G A G )

“Dan Kami turunkan kepadamu adz-Dzikr (Al-Qur'an) agar engkau menjelaskan kepada

manusia apa yang telah diturunkan kepada mereka.” (QS. an-Nahl [16]: 44)

5 Saefullah, Agus Susilo, et al. "Pelatihan Menulis untuk Santri sebagai Bagian dari Pendidikan Dakwah Bil-
Kitabah." BERBAKTI: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 1.05 (2025): 275-281.

27 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



Dalam situasi seperti ini, hadis belum dipandang sebagai sesuatu yang harus segera
dikodifikasikan sebagaimana Al-Qur'an. Keberadaan Nabi secara langsung dianggap telah
mencukupi sebagai sumber rujukan utama®. Akibatnya, sejarah pembukuan hadis berjalan lebih

lambat jika dibandingkan dengan sejarah kodifikasi Al-Qur’an.

Al-Qur’an sendiri pada masa Nabi telah ditulis secara menyeluruh, meskipun masih dalam
bentuk yang sederhana dan tersebar pada berbagai media seperti pelepah kurma, tulang, dan kulit.
Para sahabat menaruh perhatian besar terhadap penjagaan Al-Qur'an, baik melalui hafalan
maupun tulisan. Hal ini dapat dipahami mengingat Al-Qur'an merupakan wahyu yang dijamin

keasliannya oleh Allah swt., sebagaimana firman-Nya:

-

Ssfastdh 4 b5 00 W 2
“‘Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan adz-Dzikr (Al-Qur'an), dan Kami pula yang
menjaganya.” (QS. al-Hijr [15]: 9)

Proses pengumpulan Al-Qur'an dilakukan secara serius pada masa Abu Bakar as-Shiddigq,
terutama setelah banyak penghafal Al-Qur'an gugur dalam Perang Yamamah. Pengumpulan ini
kemudian disempurnakan pada masa Utsman ibn Affan melalui standarisasi mushaf yang dikenal
dengan Khathth ‘Utsman?’. Berbeda dengan Al-Qur’an, penulisan hadis pada masa Nabi justru

berada dalam situasi yang lebih problematis.

Secara umum, penulisan hadis memang tidak dianjurkan, bahkan dalam beberapa riwayat

disebutkan adanya larangan. Rasulullah saw. bersabda:

s on 5 g i g G Y
“langan kalian menulis sesuatu dariku selain Al-Qur’an. Barang siapa menulis dariku selain Al-

Qur’an, maka hendaklah ia menghapusnya.” (HR. Muslim)

Larangan ini dipahami oleh para ulama sebagai langkah preventif agar tidak terjadi
pencampuran antara wahyu Al-Quran dan penjelasan Nabi, terutama pada masa ketika
kemampuan literasi para sahabat masih terbatas dan media tulis belum mapan®. Padahal, di sisi
lain, para sahabat sangat membutuhkan bimbingan Nabi dalam memahami dan mengamalkan
ajaran Al-Qur'an. Namun, pada fase awal ini, belum tumbuh kesadaran kolektif tentang potensi

bahaya jika hadis tidak segera diabadikan secara sistematis’.

Rasulullah saw. sendiri menyampaikan risalah Islam secara bertahap (tadarruj), seiring
dengan turunnya wahyu. Dalam posisi ini, beliau menjadi pusat rujukan tunggal bagi para sahabat.

Setiap perkataan, perbuatan, dan ketetapan Nabi diingat, diamati, lalu disampaikan kembali

4 Azami, M. M. (1994). Studies in Early Hadith Literature. American Trust Publications. (Buku utama tentang sejarah
penulisan hadis).

5 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, cet. ke-7 (Jakarta: Rajawali Press, 1998), 44-47.

6 [bn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari bi Syarh Shahih al-Bukhari, vol. 1 (Beirut: Dar al-Fikr, 1959), 185-186.

7M. M. Azami, Studies in Early Hadith Literature, 58.

28 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



kepada sahabat lain yang tidak hadir. Pola ini sejalan dengan perintah Allah untuk menaati Rasul

secara mutlak:

LEEG 4B ST Ly LS Ja 56T U
“Apa yang diberikan Rasul kepada kalian maka terimalah, dan apa yang dilarangnya maka

tinggalkanlah.” (QS. al-Hasyr [59]: 7)

Metode penyampaian hadis pada masa Nabi pun beragam. Pertama, melalui pengajaran
verbal seperti khutbah, pengajian umum, dan majelis ilmu di masjid. Kedua, melalui penyampaian
tertulis, meskipun jumlahnya sangat terbatas, seperti surat-surat Nabi kepada para penguasa.
Ketiga, melalui demonstrasi langsung, terutama dalam hal ibadah dan muamalah®. Dalam konteks
ini, hadis Nabi yang berbunyi:

“Salatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku salat.” (HR. al-Bukhari)

Setelah Rasulullah saw. wafat, perhatian umat Islam tersedot pada berbagai persoalan besar,
seperti munculnya gerakan murtad, konflik internal, dan peperangan. Kondisi ini mendorong Abu
Bakar as-Shiddiq bersama para sahabat untuk lebih memprioritaskan pembukuan Al-Qur'an.
Meskipun terdapat keinginan untuk menghimpun sunnah Nabi, rencana tersebut belum
dilanjutkan karena kekhawatiran akan terjadinya fitnah, terutama jika hadis jatuh ke tangan orang-

orang yang tidak dapat dipercaya.

Pada fase ini, periwayatan hadis dilakukan dengan sangat hati-hati. Hadis disampaikan
melalui majelis ilmu atau oleh sahabat-sahabat tertentu yang dikenal amanah. Prinsip kehati-

hatian ini selaras dengan peringatan Rasulullah saw.:

A o siaks Bl s gl O35
“Barang siapa berdusta atas namaku dengan sengaja, maka hendaklah ia menempati tempat
duduknya di neraka.” (HR. al-Bukhari dan Muslim)

Pada masa Abu Bakar dan Umar ibn Khattab, kehati-hatian dalam menerima hadis semakin
diperketat. Para sahabat tidak serta-merta menerima sebuah riwayat tanpa verifikasi, bahkan sering
kali meminta saksi’. Pada masa Utsman ibn Affan, praktik riklah ilmiah mulai dikenal, sebagaimana
dilakukan oleh Jabir ibn Abdullah dan Abu Ayyub al-Anshari untuk memastikan keabsahan hadis”.

Memasuki masa Ali ibn Abi Thalib, kondisi politik yang tidak stabil mendorong sikap kehati-
hatian yang lebih tinggi. Ali bahkan mensyaratkan sumpah bagi perawi tertentu sebagai bentuk

8 Abu ‘lsa Muhammad ibn ‘lsa al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 414-415.
9 1dri, Studi Hadis (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2013), 35.
10 Nuruddin ‘ltr, Manhaj al-Naqd fi ‘Ulum al-Hadith (Damaskus: Dar al-Fikr, 1997), 31-32.

29 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



tanggung jawab moral. Langkah ini mencerminkan kesadaran awal akan pentingnya menjaga

otentisitas hadis di tengah maraknya potensi pemalsuan.

Seiring berjalannya waktu dan wafatnya para sahabat, tanggung jawab menjaga sunnah Nabi
sepenuhnya berada di tangan generasi setelahnya. Meskipun transmisi tertulis telah ada dalam

bentuk catatan pribadi, kodifikasi resmi hadis belum dilakukan.

Baru pada masa Khalifah Umar bin Abdul Aziz muncul langkah besar dalam sejarah tadwin
hadis. Ia menyadari bahwa wafatnya para penghafal hadis dapat mengancam keberlangsungan
sunnah Nabi. Oleh karena itu, ia memerintahkan para ulama untuk menghimpun dan menuliskan
hadis-hadis yang masih tersebar. Ibn Shihab al-Zuhri menjadi tokoh sentral dalam upaya awal ini.
Meskipun pembukuan pada masa al-Zuhri masih sederhana dan belum sepenuhnya terpisah dari
ucapan sahabat atau fatwa tabi’in, langkah ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan

kodifikasi hadis pada periode selanjutnya”.

Hadis di Era Digital: Tadwin Kontemporer

Memasuki masa pra-kontemporer, studi hadis mulai berkembang sebagai disiplin ilmu yang
mapan. Perkembangan ini tidak dapat dilepaskan dari interaksi umat Islam dengan budaya dan
tradisi keilmuan bangsa lain. Dari sini lahir pembagian klasik dalam ilmu hadis, yaitu hadis riwayah
dan hadis dirayah, yang kemudian melahirkan berbagai cabang keilmuan seperti ilmu rijal, jarh wa
ta‘dil, ilal hadis, gharib hadis, hingga musthalah al-hadis™.

Geliat kajian hadis juga terlihat di Nusantara, terutama sejak abad ke-17. Banyak ulama
Indonesia® yang menempuh perjalanan ke Mekkah dan Madinah untuk mempelajari hadis
langsung dari ulama Haramayn. Mahfuz al-Tirmizi dikenal sebagai salah satu tokoh penting dalam

transmisi sanad Sahih Bukhari, yang kemudian dilanjutkan oleh muridnya, Hasyim Asy‘ari*.

Pada masa Hasyim Asy‘ari, kajian hadis mulai berkembang pesat di Jawa, khususnya di Jawa
Timur. Pengajian Sahih Bukhari yang beliau adakan menarik perhatian para penuntut ilmu dari
berbagai daerah. Reputasi Hasyim Asy‘ari sebagai ulama hadis tidak diragukan, bahkan beliau

dikenal menguasai dan menghafal ribuan hadis dalam Sahih Bukhari.

Sebelum itu, kajian hadis di Nusantara juga diwarnai oleh tokoh-tokoh seperti Nur al-Din al-
Raniri dan Abd al-Rauf al-Sinkili. Namun, pada fase ini, kajian hadis masih bersifat reseptif dan

belum banyak menyentuh penelitian kritis terhadap autentisitas hadis.

Di era kontemporer, pendekatan kajian hadis mengalami pergeseran. Kajian tidak hanya

berfokus pada kualitas periwayatan, tetapi juga pada kuantitas dan analisis historis. Teori-teori

" Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar [lmu Hadis (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2009), 113.

12 Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Jakarta: Bulan Bintang, 1991), 67.

13 Asep Sulhadi dan lzzatul Sholihah, “Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi,” SAMAWAT: Journal of Hadith
and Qur’anic Studies 4, no. 1 (11 September 2020): 80, https://jurnal.staiba.ac.id/index.php/samawat/article/view/215

4 Asep Sulhadi dan lzzatul Sholihah, “Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi,” 82.

30 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026


https://jurnal.staiba.ac.id/index.php/samawat/article/view/215

seperti common link dan projecting back yang dikemukakan oleh orientalis seperti Joseph Schacht
memicu perdebatan panjang. Meski banyak dikritik, teori-teori ini turut mendorong

pengembangan kritik matan secara lebih serius®.

Perkembangan ilmu sosial, antropologi, dan filsafat turut memengaruhi pendekatan kajian
hadis modern. Akibatnya, fokus kajian tidak lagi semata pada sanad, tetapi juga pada konteks dan

makna matan'®, Dalam konteks ini, digitalisasi menjadi babak baru dalam sejarah tadwin hadis.

Jika tulisan tangan merupakan gelombang pertama dan percetakan menjadi gelombang
kedua, maka digitalisasi dapat disebut sebagai gelombang ketiga”. Hadirnya software seperti
Maktabah Syamilah, Jawami‘ al-Kalim, dan berbagai aplikasi pencarian hadis memudahkan akses
terhadap sumber-sumber hadis. Namun, kemudahan ini juga membawa tantangan serius, terutama

terkait otoritas dan validitas sumber®.

Analisis Relevansi: Kritik Informasi sebagai Jawaban atas Hoaks

Sejarah panjang transmisi hadis memperlihatkan satu benang merah yang konsisten, yaitu
adanya tuntutan kehati-hatian dan verifikasi yang ketat dalam menjaga otentisitas sabda Nabi
Muhammad saw. Sejak masa awal Islam, para sahabat telah menyadari bahwa hadis memiliki posisi
yang sangat strategis sebagai sumber ajaran setelah Al-Qur'an, sehingga penyampaiannya tidak
boleh dilakukan secara serampangan. Pada masa klasik, tantangan utama yang dihadapi umat Islam
berkaitan dengan kekhawatiran tercampurnya hadis dengan Al-Qur'an, keterbatasan media
pencatatan, serta munculnya hadis-hadis palsu yang diproduksi untuk kepentingan politik,
ideologis, maupun sektarian. Kondisi tersebut mendorong lahirnya berbagai mekanisme kontrol,
seperti selektivitas dalam periwayatan, permintaan saksi, hingga penilaian terhadap integritas dan

kapasitas intelektual perawi.

Memasuki era digital, bentuk tantangan tersebut mengalami pergeseran, namun
substansinya tetap sama. Jika pada masa lalu masalah utama terletak pada keterbatasan akses dan
otoritas periwayatan, maka di era digital persoalan justru muncul akibat banjir informasi yang sulit
dibendung. Digitalisasi hadis melalui aplikasi, media sosial, dan berbagai platform daring memang
memberikan kemudahan luar biasa dalam mengakses sumber-sumber hadis. Namun, kemudahan
ini tidak selalu diiringi dengan kemampuan kritis pengguna dalam menilai validitas dan konteks

hadis yang disebarkan. Akibatnya, hadis sering kali beredar tanpa kejelasan sumber, terpotong dari

15 Muh. Zuhri, Hadis Nabi di Ambang Sejarah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), 41.

16 Jonathan A.C. Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford: Oneworld
Publications, 2009), 241.

17 Ali Masrur, Teori Common Link G.H.A. Juynboll: Melacak Akar Kesejarahan Hadis Nabi (Yogyakarta: LKiS, 2007),
22-23.

8 Maulana, “Periodesasi Perkembangan Studi Hadits (Dari Tradisi Lisan/Tulisan Hingga Berbasis Digital),” Jurnal
Studi Hadis (2019): 119.

31| Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



konteks aslinya, atau bahkan dinisbatkan kepada Nabi saw. tanpa dasar ilmiah yang dapat

dipertanggungjawabkan.

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa kemajuan teknologi tidak secara otomatis
menjamin kualitas pemahaman keagamaan. Tanpa literasi kritik sanad dan matan, digitalisasi
hadis justru berpotensi melahirkan kesalahpahaman dan distorsi ajaran. Dalam situasi ini, kritik
informasi menjadi sangat relevan untuk dikembangkan sebagai kerangka berpikir umat Islam
dalam menyikapi arus informasi keagamaan. Kritik informasi tidak hanya menuntut kemampuan
teknis dalam menelusuri sumber, tetapi juga sikap epistemologis berupa kehati-hatian, skeptisisme

ilmiah, dan tanggung jawab moral dalam menyampaikan hadis.

Dalam perspektif ini, kritik informasi dapat dipahami sebagai kelanjutan dan pengembangan
dari tradisi ulum al-hadis klasik yang dikontekstualisasikan dengan tantangan zaman modern.
Prinsip-prinsip kehati-hatian yang telah dipraktikkan oleh para sahabat dan ulama hadis seperti
permintaan saksi, sumpah perawi, seleksi ketat terhadap sanad, serta upaya kodifikasi resmi pada
dasarnya merupakan bentuk awal dari literasi informasi dalam Islam. Nilai-nilai tersebut tetap
relevan hingga saat ini, hanya saja perlu diterjemahkan ke dalam konteks digital agar mampu

menjawab tantangan penyebaran informasi keagamaan yang semakin cepat dan masif”.

Hoaks hadis di media sosial sering kali muncul bukan karena niat jahat semata, melainkan
karena sikap instan dalam menerima informasi keagamaan. Tanpa bekal metodologi kritik hadis,

masyarakat mudah terjebak pada konten yang viral tetapi tidak valid.

Dengan demikian, relevansi sejarah tadwin hadis terletak pada pesan metodologisnya.
Menjaga kemurnian hadis tidak cukup hanya dengan mengumpulkan data, tetapi memerlukan
sikap kritis, tanggung jawab ilmiah, dan kesadaran etis. Kritik informasi di era digital bukanlah hal
baru, melainkan kelanjutan logis dari tradisi intelektual ulama hadis klasik yang kini menemukan

tantangannya dalam bentuk yang berbeda.

SIMPULAN DAN SARAN

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa sejarah tadwin
hadis menunjukkan proses yang bertahap dan kontekstual. Pada masa Rasulullah saw., hadis belum
dikodifikasikan secara formal karena keberadaan Nabi sebagai otoritas utama telah mencukupi
kebutuhan umat dalam memahami dan mengamalkan ajaran Islam. Fokus utama umat Islam pada
penjagaan Al-Qur'an serta pembatasan penulisan hadis mencerminkan sikap kehati-hatian

metodologis untuk menghindari pencampuran antara wahyu dan penjelasan Nabi.

Setelah wafatnya Rasulullah saw., kehati-hatian dalam periwayatan hadis semakin menguat.

Praktik verifikasi, permintaan saksi, sumpah perawi, dan rihlah ilmiah menunjukkan adanya

9 Maulana, “Periodesasi Perkembangan Studi Hadits,” 120.

32 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



kesadaran dini tentang pentingnya menjaga otentisitas hadis. Kodifikasi resmi hadis pada masa
Khalifah Umar bin Abdul Aziz menjadi tonggak penting yang menandai peralihan dari transmisi

individual menuju pembukuan yang lebih sistematis dan institusional.

Dalam perkembangannya, studi hadis tumbuh sebagai disiplin ilmu yang mapan dengan
metodologi yang semakin kompleks. Interaksi dengan tradisi keilmuan lain serta munculnya
pendekatan kritis modern mendorong penguatan analisis sanad dan matan. Di Nusantara, jaringan
ulama dan transmisi sanad dari Timur Tengah memainkan peran penting dalam membentuk tradisi

kajian hadis, meskipun pada fase awal kajian hadis masih bersifat reseptif.

Memasuki era digital, digitalisasi hadis menjadi fase baru dalam sejarah tadwin hadis.
Kemudahan akses terhadap sumber hadis memberikan peluang besar bagi pengembangan studi
hadis, namun sekaligus menghadirkan tantangan serius berupa banjir informasi dan maraknya
hoaks keagamaan. Dalam konteks ini, kritik informasi dapat dipahami sebagai kelanjutan dari
tradisi ulum al-hadis klasik yang relevan untuk menjawab tantangan era digital. Dengan demikian,
sejarah tadwin hadis tidak hanya bernilai historis, tetapi juga memiliki relevansi metodologis yang

kuat bagi penguatan literasi keagamaan kontemporer.
Berdasarkan simpulan tersebut, penelitian ini memberikan beberapa saran sebagai berikut:

Bagi akademisi dan peneliti hadis, diperlukan pengembangan kajian hadis yang tidak hanya
berfokus pada deskripsi historis, tetapi juga pada analisis metodologis dan kontekstual, khususnya

dalam merespons tantangan digitalisasi dan penyebaran informasi keagamaan di media sosial.

DAFTAR REFERENSI
Abu ‘Isa Muhammad ibn ‘Isa al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 414—415.

Ali Masrur, Teori Common Link G.H.A. Juynboll: Melacak Akar Kesejarahan Hadis Nabi (Yogyakarta:
LKiS, 2007), 22-23.

Asep Sulhadi dan Izzatul Sholihah, “Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi,” SAMAWAT:
Journal of Hadith and Quranic Studies 4, no. 1 (11 September 2020): 8o,

https://jurnal.staiba.ac.id/index.php/samawat/article/view/215

Azami, M. M. (1994). Studies in Early Hadith Literature. American Trust Publications. (Buku utama

tentang sejarah penulisan hadis).
Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, cet. ke-7 (Jakarta: Rajawali Press, 1998), 44—47.

Hermawan, Iwan, Khalid Ramdhanani, Lau Han Sein, Abdul Azis, Abdul Hakim, Nur Aini Farida,
Nia Karnia, dan Agus Susilo Saefullah. Model Pembelajaran PAI Berdampak: Rekonstruksi
Filosofis Menuju Transformasi Holistik. Jakarta: Rumah Literasi Publishing, 2025.

33 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026


https://jurnal.staiba.ac.id/index.php/samawat/article/view/215

Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari bi Syarh Shahih al-Bukhari, vol. 1 (Beirut: Dar al-Fikr, 1959), 185—
186.

Idri, Studi Hadis (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2013), 35.

Jonathan A.C. Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford:

Oneworld Publications, 2009), 241.

Maulana, “Periodesasi Perkembangan Studi Hadits (Dari Tradisi Lisan/Tulisan Hingga Berbasis

Digital),” Jurnal Studi Hadis (2019): 119.
Muh. Zuhri, Hadis Nabi di Ambang Sejarah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), 41.

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis (Semarang: Pustaka Rizki

Putra, 2009), 113.

Muzaki, Igbal Amar, Debibik Nabilatul Fauziah, Nurhasan, Taufik Mustofa, Jaenal Abidin, Neng
Ulya, M. Makbul, dan Afiyatun Kholifah. Kurikulum Cinta sebagai Paradigma Pembelajaran
PAL Jakarta: Rumah Literasi Publishing, 2025.

Nuruddin ‘Itr, Manhaj al-Naqd fi ‘Ulum al-Hadith (Damaskus: Dar al-Fikr, 1997), 31-32.

Saefullah, Agus Susilo, et al. "Pelatihan Menulis untuk Santri sebagai Bagian dari Pendidikan
Dakwah Bil-Kitabah." BERBAKTI: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 1.05 (2025): 275-

281.

Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Jakarta: Bulan Bintang, 1991), 67.

34 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



