
JURNAL EL-BADR 
http://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr 

e-ISSN : 3064-0504 

Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

 

25 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

 

Menilai Relevansi Sejarah Tadwīn Hadis dengan Studi Hadis 
Kontemporer di Era Modern 

 
Rijal Fadilah1, Ichsan Minallah2, Ade Ipan Rustandi3, Muhammad Nur Shiddiq4 

1Ilmu Hadis, Institut Agama Islam PERSIS Garut , Indonesi 
2Ilmu Hadis, Institut Agama Islam PERSIS Garut, Indonesia 
3Ilmu Hadis, Institut Agama Islam PERSIS Garut Indonesia 
4Ilmu Hadis, Institut Agama Islam PERSIS Garut Indonesia 

 
1 rijalfadilah@iaipersisgarut.ac.id, 2 ichsanminallah@iaipersisgarut.ac.id  3adeipanrustandi@iaipersisgarut.ac.id 

4mnurshiddiq@iaipersisgarut.ac.id 

 
 

INFO ARTIKEL  Abstract:  This study examines a reflection on the classical methodology of tadwīn (codification) of hadith 

and its relevance in addressing the challenges of religious information dissemination in the digital era. 

During the lifetime of the Prophet Muhammad (peace be upon him), hadith were not formally codified 

because the Prophet himself functioned as the primary authority for guidance, while the main focus of the 

Muslim community was the preservation of the Qur’an. After the Prophet’s death, greater caution in the 

transmission of hadith emerged through practices such as verification, the requirement of witnesses, and 

restrictions on narration, which eventually led to systematic codification during the caliphate of Umar ibn 

Abd al-Aziz. This research employs a qualitative method with historical and descriptive-analytical 

approaches, drawing upon classical and contemporary literature on the history and methodology of hadith. 

The findings indicate that the tradition of caution and criticism in hadith transmission constitutes a 

methodological foundation that remains relevant in responding to the challenges of the digital era, 

particularly the spread of religious hoaxes. While the digitalization of hadith facilitates access to hadith 

sources, without adequate literacy in sanad and matn criticism such accessibility risks generating distorted 

understandings. Therefore, information criticism in the digital age can be understood as a continuation of 

the classical tradition of ʿulūm al-ḥadīth, which emphasizes verification, scholarly responsibility, and 

ethical awareness in preserving the authenticity of the Prophet’s hadith. 

Abstrak: Kajian ini membahas refleksi metodologi tadwīn hadis klasik dan relevansinya dalam 

menghadapi tantangan penyebaran informasi keagamaan di era digital. Pada masa Rasulullah saw., 

hadis belum dikodifikasikan secara formal karena keberadaan Nabi sebagai otoritas utama telah 

mencukupi kebutuhan umat, sementara perhatian utama difokuskan pada penjagaan Al-Qur’an. 

Setelah wafatnya Rasulullah saw., kehati-hatian dalam periwayatan hadis semakin menguat melalui 

praktik verifikasi, permintaan saksi, dan pembatasan periwayatan, hingga akhirnya kodifikasi hadis 

dilakukan secara sistematis pada masa Khalifah Umar bin Abdul Aziz. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif dengan pendekatan historis dan deskriptif-analitis terhadap literatur klasik dan 

kontemporer tentang sejarah dan metodologi hadis. Hasil kajian menunjukkan bahwa tradisi kehati-

hatian dan kritik dalam transmisi hadis merupakan fondasi metodologis yang relevan untuk menjawab 

tantangan era digital, khususnya maraknya hoaks keagamaan. Digitalisasi hadis memberikan 

kemudahan akses terhadap sumber-sumber hadis, namun tanpa disertai literasi kritik sanad dan matan, 

kemudahan tersebut berpotensi menimbulkan distorsi pemahaman. Oleh karena itu, kritik informasi 

di era digital dapat dipahami sebagai kelanjutan dari tradisi ‘ulūm al-ḥadīs klasik yang menekankan 

verifikasi, tanggung jawab ilmiah, dan kesadaran etis dalam menjaga otentisitas hadis Nabi. 

Riwayat Artikel: 

Diterima: 31/01/26 

Disetujui: 02/02/26 

 

Kata Kunci: 

sejarah tadwīn 

hadis ;  

studi hadis 

kontemporer ;  

relevansi tadwīn 

hadis di era modern ; 

 

 

——————————   ◆   —————————— 

 

 

 

 

http://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr
mailto:ichsanminallah@iaipersisgarut.ac.id
mailto:adeipanrustandi@iaipersisgarut.ac.id
mailto:adeipanrustandi@iaipersisgarut.ac.id


26 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

PENDAHULUAN  

Hadis atau Sunnah menempati posisi yang sangat penting dalam bangunan syariat Islam. Ia 

tidak berdiri sendiri, tetapi hadir sebagai pilar kedua setelah Al-Qur’an.1 Kedudukan ini bukan hasil 

kesepakatan ulama semata, melainkan bersumber langsung dari Al-Qur’an yang secara tegas 

memerintahkan umat Islam untuk mengikuti dan meneladani Rasulullah saw. Dalam salah satu 

ayatnya, Allah Swt. berfirman: 

 وَمَآ اٰتٰىكُمُ الرَّسُوْلُ فَخُذُوْهُ وَمَا نََٰىكُمْ عَنْهُ فاَنْ تَ هُوْا 

“Apa yang diberikan Rasul kepadamu, maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu, 

maka tinggalkanlah.” (QS. Al-Hasyr [59]: 7) 

Ayat ini menunjukkan bahwa ketaatan kepada Rasulullah saw tidak dapat dipisahkan dari 

ketaatan kepada Allah. Dengan kata lain, otoritas Nabi dalam menetapkan hukum merupakan 

bagian dari sistem ilahi itu sendiri. Dari sinilah fungsi hadis menjadi jelas, yakni sebagai penjelas 

(bayān) terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang masih bersifat global. Tanpa hadis, umat Islam akan 

kesulitan memahami praktik ibadah secara konkret, seperti tata cara shalat, zakat, puasa, dan 

berbagai ketentuan lainnya. 

Kesadaran akan pentingnya posisi hadis ini juga diiringi dengan peringatan keras dari 

Rasulullah saw. Beliau menegaskan bahaya besar dari upaya memalsukan atau berdusta atas nama 

dirinya. Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari dan Muslim, Rasulullah saw 

bersabda bahwa siapa pun yang sengaja berbohong atas nama beliau, maka hendaklah ia bersiap 

menempati tempat duduknya di neraka. Peringatan ini mencerminkan betapa seriusnya dampak 

pemalsuan hadis terhadap kemurnian ajaran Islam. 

Di sisi lain, hadis sebagai sumber hukum kedua memiliki sejarah transmisi yang tidak 

sederhana. Berbeda dengan Al-Qur’an yang telah dikodifikasikan sejak masa awal Islam, hadis 

mengalami fase periwayatan lisan yang cukup panjang. Baru pada masa Khalifah Umar bin Abdul 

Aziz dilakukan upaya pembukuan secara lebih sistematis melalui proses Tadwīn. Proses ini tidak 

sekadar memindahkan hadis dari hafalan ke tulisan, melainkan melibatkan seleksi, verifikasi, dan 

pengembangan metode ilmiah untuk menyaring informasi yang benar-benar dapat 

dipertanggungjawabkan. 

Memasuki era modern, kajian hadis mengalami perluasan wilayah yang cukup signifikan. 

Studi hadis tidak lagi terbatas pada manuskrip klasik, tetapi juga memanfaatkan teknologi digital 

seperti Artificial Intelligence (AI), Big Data, dan berbagai aplikasi mobile. Akses terhadap hadis 

menjadi semakin mudah dan cepat.2 Namun, kemudahan ini menyimpan tantangan tersendiri, 

 
1 Iqbal Amar Muzaki, Debibik Nabilatul Fauziah, Nurhasan, Taufik Mustofa, Jaenal Abidin, Neng Ulya, M. Makbul, dan 

Afiyatun Kholifah, Kurikulum Cinta sebagai Paradigma Pembelajaran PAI (Jakarta: Rumah Literasi Publishing, 2025). 
2 Iwan Hermawan, Khalid Ramdhanani, Lau Han Sein, Abdul Azis, Abdul Hakim, Nur Aini Farida, Nia Karnia, dan 

Agus Susilo Saefullah, Model Pembelajaran PAI Berdampak: Rekonstruksi Filosofis Menuju Transformasi Holistik 
(Jakarta: Rumah Literasi Publishing, 2025). 



27 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

terutama ketika aspek kritis terhadap sanad dan matan justru terabaikan. Padahal, dua aspek inilah 

yang sejak awal menjadi ruh dalam sejarah Tadwīn hadis. 

Oleh karena itu, meninjau kembali nilai-nilai dan prinsip yang lahir dari sejarah kodifikasi 

hadis menjadi sangat penting. Nilai-nilai tersebut dapat berfungsi sebagai kompas agar studi hadis 

kontemporer tetap berpijak pada metodologi ilmiah yang kokoh, sekaligus tidak terjebak pada 

kemudahan teknologis yang mengabaikan kedalaman keilmuan. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif berbasis studi kepustakaan (library research)3. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji metodologi tadwīn hadis klasik dan relevansinya dalam 

menghadapi penyebaran informasi keagamaan di era digital. Pendekatan yang digunakan adalah 

deskriptif-analitis dengan menelaah perkembangan sejarah dan konsep metodologi hadis. Sumber 

data penelitian terdiri dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer berupa kitab-kitab klasik 

dan karya ilmiah yang membahas kodifikasi dan metodologi hadis, sedangkan sumber sekunder 

berasal dari artikel jurnal, buku, dan penelitian sebelumnya yang relevan. Data dikumpulkan 

melalui teknik dokumentasi dengan membaca, mencatat, dan mengklasifikasikan data yang 

berkaitan dengan topik penelitian. Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan cara 

menyederhanakan data, menyajikannya secara sistematis, lalu menarik kesimpulan. Untuk 

menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan triangulasi sumber dengan membandingkan 

beberapa referensi yang relevan. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Refleksi Metodologi Tadwīn Hadis Klasik 

Pada masa Rasulullah saw. masih hidup, perhatian utama umat Islam memang tertuju pada 

Al-Qur’an. Wahyu masih terus turun secara bertahap, dan Nabi Muhammad saw. hadir langsung 

sebagai otoritas utama dalam menjelaskan, menafsirkan, dan menyelesaikan berbagai persoalan 

umat. Hal ini sejalan dengan fungsi Nabi sebagai mubayyin (pemberi penjelasan) terhadap Al-

Qur’an, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah swt.: 

َ للِنَّاسِ مَا نُ زِلَِ إِليَْهِمْ   وَأنَْ زلَْنَا إِليَْكَ الذكِِْرَ لتُِ بَيِِّ

“Dan Kami turunkan kepadamu adz-Dzikr (Al-Qur’an) agar engkau menjelaskan kepada 

manusia apa yang telah diturunkan kepada mereka.” (QS. an-Naḥl [16]: 44) 

 
3 Saefullah, Agus Susilo, et al. "Pelatihan Menulis untuk Santri sebagai Bagian dari Pendidikan Dakwah Bil-

Kitabah." BERBAKTI: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 1.05 (2025): 275-281. 



28 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Dalam situasi seperti ini, hadis belum dipandang sebagai sesuatu yang harus segera 

dikodifikasikan sebagaimana Al-Qur’an. Keberadaan Nabi secara langsung dianggap telah 

mencukupi sebagai sumber rujukan utama4. Akibatnya, sejarah pembukuan hadis berjalan lebih 

lambat jika dibandingkan dengan sejarah kodifikasi Al-Qur’an. 

Al-Qur’an sendiri pada masa Nabi telah ditulis secara menyeluruh, meskipun masih dalam 

bentuk yang sederhana dan tersebar pada berbagai media seperti pelepah kurma, tulang, dan kulit. 

Para sahabat menaruh perhatian besar terhadap penjagaan Al-Qur’an, baik melalui hafalan 

maupun tulisan. Hal ini dapat dipahami mengingat Al-Qur’an merupakan wahyu yang dijamin 

keasliannya oleh Allah swt., sebagaimana firman-Nya: 

 إِنََّّ نََْنُ نَ زَّلْنَا الذكِِْرَ وَإِنََّّ لَهُ لََاَفِظوُنَ 
“Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan adz-Dzikr (Al-Qur’an), dan Kami pula yang 

menjaganya.” (QS. al-Ḥijr [15]: 9) 

Proses pengumpulan Al-Qur’an dilakukan secara serius pada masa Abu Bakar as-Shiddiq, 

terutama setelah banyak penghafal Al-Qur’an gugur dalam Perang Yamamah. Pengumpulan ini 

kemudian disempurnakan pada masa Utsman ibn Affan melalui standarisasi mushaf yang dikenal 

dengan Khathth ‘Utsmānī5. Berbeda dengan Al-Qur’an, penulisan hadis pada masa Nabi justru 

berada dalam situasi yang lebih problematis. 

Secara umum, penulisan hadis memang tidak dianjurkan, bahkan dalam beberapa riwayat 

disebutkan adanya larangan. Rasulullah saw. bersabda: 

فَ لْيَمْحُهُ  الْقُرْآنِ  غَيَْْ  عَنِِّ  وَمَنْ كَتَبَ   ، عَنِِّ تَكْتُ بُوا     لََ 

“Jangan kalian menulis sesuatu dariku selain Al-Qur’an. Barang siapa menulis dariku selain Al-

Qur’an, maka hendaklah ia menghapusnya.” (HR. Muslim) 

Larangan ini dipahami oleh para ulama sebagai langkah preventif agar tidak terjadi 

pencampuran antara wahyu Al-Qur’an dan penjelasan Nabi, terutama pada masa ketika 

kemampuan literasi para sahabat masih terbatas dan media tulis belum mapan6. Padahal, di sisi 

lain, para sahabat sangat membutuhkan bimbingan Nabi dalam memahami dan mengamalkan 

ajaran Al-Qur’an. Namun, pada fase awal ini, belum tumbuh kesadaran kolektif tentang potensi 

bahaya jika hadis tidak segera diabadikan secara sistematis7. 

Rasulullah saw. sendiri menyampaikan risalah Islam secara bertahap (tadarruj), seiring 

dengan turunnya wahyu. Dalam posisi ini, beliau menjadi pusat rujukan tunggal bagi para sahabat. 

Setiap perkataan, perbuatan, dan ketetapan Nabi diingat, diamati, lalu disampaikan kembali 

 
4 Azami, M. M. (1994). Studies in Early Hadith Literature. American Trust Publications. (Buku utama tentang sejarah 

penulisan hadis). 
5 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, cet. ke-7 (Jakarta: Rajawali Press, 1998), 44–47. 
6 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari bi Syarh Shahih al-Bukhari, vol. 1 (Beirut: Dar al-Fikr, 1959), 185–186. 
7 M. M. Azami, Studies in Early Hadith Literature, 58. 



29 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

kepada sahabat lain yang tidak hadir. Pola ini sejalan dengan perintah Allah untuk menaati Rasul 

secara mutlak: 

فاَنْ تَ هُوا  عَنْهُ  نََاَكُمْ  وَمَا  فَخُذُوهُ  الرَّسُولُ  آتََكُمُ   وَمَا 

“Apa yang diberikan Rasul kepada kalian maka terimalah, dan apa yang dilarangnya maka 

tinggalkanlah.” (QS. al-Ḥasyr [59]: 7) 

Metode penyampaian hadis pada masa Nabi pun beragam. Pertama, melalui pengajaran 

verbal seperti khutbah, pengajian umum, dan majelis ilmu di masjid. Kedua, melalui penyampaian 

tertulis, meskipun jumlahnya sangat terbatas, seperti surat-surat Nabi kepada para penguasa. 

Ketiga, melalui demonstrasi langsung, terutama dalam hal ibadah dan muamalah8. Dalam konteks 

ini, hadis Nabi yang berbunyi: 

أُصَلِِي  رأَيَْ تُمُونِ  كَمَا   صلُّوا 

“Salatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku salat.” (HR. al-Bukhari) 

Setelah Rasulullah saw. wafat, perhatian umat Islam tersedot pada berbagai persoalan besar, 

seperti munculnya gerakan murtad, konflik internal, dan peperangan. Kondisi ini mendorong Abu 

Bakar as-Shiddiq bersama para sahabat untuk lebih memprioritaskan pembukuan Al-Qur’an. 

Meskipun terdapat keinginan untuk menghimpun sunnah Nabi, rencana tersebut belum 

dilanjutkan karena kekhawatiran akan terjadinya fitnah, terutama jika hadis jatuh ke tangan orang-

orang yang tidak dapat dipercaya. 

Pada fase ini, periwayatan hadis dilakukan dengan sangat hati-hati. Hadis disampaikan 

melalui majelis ilmu atau oleh sahabat-sahabat tertentu yang dikenal amanah. Prinsip kehati-

hatian ini selaras dengan peringatan Rasulullah saw.: 

النَّارِ  مِنَ  مَقْعَدَهُ  فَ لْيَ تَ بَ وَّأْ  دًا  مُتَ عَمِِ عَلَيَّ   مَنْ كَذَبَ 

“Barang siapa berdusta atas namaku dengan sengaja, maka hendaklah ia menempati tempat 

duduknya di neraka.” (HR. al-Bukhari dan Muslim) 

Pada masa Abu Bakar dan Umar ibn Khattab, kehati-hatian dalam menerima hadis semakin 

diperketat. Para sahabat tidak serta-merta menerima sebuah riwayat tanpa verifikasi, bahkan sering 

kali meminta saksi9. Pada masa Utsman ibn Affan, praktik riḥlah ilmiah mulai dikenal, sebagaimana 

dilakukan oleh Jabir ibn Abdullah dan Abu Ayyub al-Anshari untuk memastikan keabsahan hadis10. 

Memasuki masa Ali ibn Abi Thalib, kondisi politik yang tidak stabil mendorong sikap kehati-

hatian yang lebih tinggi. Ali bahkan mensyaratkan sumpah bagi perawi tertentu sebagai bentuk 

 
8 Abu ‘Isa Muhammad ibn ‘Isa al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 414–415. 
9 Idri, Studi Hadis (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2013), 35. 
10 Nuruddin ‘Itr, Manhaj al-Naqd fi ‘Ulum al-Hadith (Damaskus: Dar al-Fikr, 1997), 31–32. 



30 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

tanggung jawab moral. Langkah ini mencerminkan kesadaran awal akan pentingnya menjaga 

otentisitas hadis di tengah maraknya potensi pemalsuan. 

Seiring berjalannya waktu dan wafatnya para sahabat, tanggung jawab menjaga sunnah Nabi 

sepenuhnya berada di tangan generasi setelahnya. Meskipun transmisi tertulis telah ada dalam 

bentuk catatan pribadi, kodifikasi resmi hadis belum dilakukan. 

Baru pada masa Khalifah Umar bin Abdul Aziz muncul langkah besar dalam sejarah tadwīn 

hadis. Ia menyadari bahwa wafatnya para penghafal hadis dapat mengancam keberlangsungan 

sunnah Nabi. Oleh karena itu, ia memerintahkan para ulama untuk menghimpun dan menuliskan 

hadis-hadis yang masih tersebar. Ibn Shihab al-Zuhri menjadi tokoh sentral dalam upaya awal ini. 

Meskipun pembukuan pada masa al-Zuhri masih sederhana dan belum sepenuhnya terpisah dari 

ucapan sahabat atau fatwa tabi’in, langkah ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan 

kodifikasi hadis pada periode selanjutnya11. 

 

 Hadis di Era Digital: Tadwīn Kontemporer 

Memasuki masa pra-kontemporer, studi hadis mulai berkembang sebagai disiplin ilmu yang 

mapan. Perkembangan ini tidak dapat dilepaskan dari interaksi umat Islam dengan budaya dan 

tradisi keilmuan bangsa lain. Dari sini lahir pembagian klasik dalam ilmu hadis, yaitu hadis riwayah 

dan hadis dirayah, yang kemudian melahirkan berbagai cabang keilmuan seperti ilmu rijal, jarh wa 

ta‘dil, ilal hadis, gharib hadis, hingga musthalah al-hadis12. 

Geliat kajian hadis juga terlihat di Nusantara, terutama sejak abad ke-17. Banyak ulama 

Indonesia13 yang menempuh perjalanan ke Mekkah dan Madinah untuk mempelajari hadis 

langsung dari ulama Haramayn. Mahfuz al-Tirmizi dikenal sebagai salah satu tokoh penting dalam 

transmisi sanad Sahih Bukhari, yang kemudian dilanjutkan oleh muridnya, Hasyim Asy‘ari14. 

Pada masa Hasyim Asy‘ari, kajian hadis mulai berkembang pesat di Jawa, khususnya di Jawa 

Timur. Pengajian Sahih Bukhari yang beliau adakan menarik perhatian para penuntut ilmu dari 

berbagai daerah. Reputasi Hasyim Asy‘ari sebagai ulama hadis tidak diragukan, bahkan beliau 

dikenal menguasai dan menghafal ribuan hadis dalam Sahih Bukhari. 

Sebelum itu, kajian hadis di Nusantara juga diwarnai oleh tokoh-tokoh seperti Nur al-Din al-

Raniri dan Abd al-Rauf al-Sinkili. Namun, pada fase ini, kajian hadis masih bersifat reseptif dan 

belum banyak menyentuh penelitian kritis terhadap autentisitas hadis. 

Di era kontemporer, pendekatan kajian hadis mengalami pergeseran. Kajian tidak hanya 

berfokus pada kualitas periwayatan, tetapi juga pada kuantitas dan analisis historis. Teori-teori 

 
11 Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2009), 113. 
12 Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Jakarta: Bulan Bintang, 1991), 67. 
13 Asep Sulhadi dan Izzatul Sholihah, “Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi,” SAMAWAT: Journal of Hadith 

and Qur’anic Studies 4, no. 1 (11 September 2020): 80, https://jurnal.staiba.ac.id/index.php/samawat/article/view/215 
14 Asep Sulhadi dan Izzatul Sholihah, “Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi,” 82. 

https://jurnal.staiba.ac.id/index.php/samawat/article/view/215


31 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

seperti common link dan projecting back yang dikemukakan oleh orientalis seperti Joseph Schacht 

memicu perdebatan panjang. Meski banyak dikritik, teori-teori ini turut mendorong 

pengembangan kritik matan secara lebih serius15. 

Perkembangan ilmu sosial, antropologi, dan filsafat turut memengaruhi pendekatan kajian 

hadis modern. Akibatnya, fokus kajian tidak lagi semata pada sanad, tetapi juga pada konteks dan 

makna matan16. Dalam konteks ini, digitalisasi menjadi babak baru dalam sejarah tadwīn hadis. 

Jika tulisan tangan merupakan gelombang pertama dan percetakan menjadi gelombang 

kedua, maka digitalisasi dapat disebut sebagai gelombang ketiga17. Hadirnya software seperti 

Maktabah Syamilah, Jawami‘ al-Kalim, dan berbagai aplikasi pencarian hadis memudahkan akses 

terhadap sumber-sumber hadis. Namun, kemudahan ini juga membawa tantangan serius, terutama 

terkait otoritas dan validitas sumber18. 

 

 Analisis Relevansi: Kritik Informasi sebagai Jawaban atas Hoaks 

Sejarah panjang transmisi hadis memperlihatkan satu benang merah yang konsisten, yaitu 

adanya tuntutan kehati-hatian dan verifikasi yang ketat dalam menjaga otentisitas sabda Nabi 

Muhammad saw. Sejak masa awal Islam, para sahabat telah menyadari bahwa hadis memiliki posisi 

yang sangat strategis sebagai sumber ajaran setelah Al-Qur’an, sehingga penyampaiannya tidak 

boleh dilakukan secara serampangan. Pada masa klasik, tantangan utama yang dihadapi umat Islam 

berkaitan dengan kekhawatiran tercampurnya hadis dengan Al-Qur’an, keterbatasan media 

pencatatan, serta munculnya hadis-hadis palsu yang diproduksi untuk kepentingan politik, 

ideologis, maupun sektarian. Kondisi tersebut mendorong lahirnya berbagai mekanisme kontrol, 

seperti selektivitas dalam periwayatan, permintaan saksi, hingga penilaian terhadap integritas dan 

kapasitas intelektual perawi. 

Memasuki era digital, bentuk tantangan tersebut mengalami pergeseran, namun 

substansinya tetap sama. Jika pada masa lalu masalah utama terletak pada keterbatasan akses dan 

otoritas periwayatan, maka di era digital persoalan justru muncul akibat banjir informasi yang sulit 

dibendung. Digitalisasi hadis melalui aplikasi, media sosial, dan berbagai platform daring memang 

memberikan kemudahan luar biasa dalam mengakses sumber-sumber hadis. Namun, kemudahan 

ini tidak selalu diiringi dengan kemampuan kritis pengguna dalam menilai validitas dan konteks 

hadis yang disebarkan. Akibatnya, hadis sering kali beredar tanpa kejelasan sumber, terpotong dari 

 
15 Muh. Zuhri, Hadis Nabi di Ambang Sejarah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), 41. 
16 Jonathan A.C. Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford: Oneworld 

Publications, 2009), 241. 
17 Ali Masrur, Teori Common Link G.H.A. Juynboll: Melacak Akar Kesejarahan Hadis Nabi (Yogyakarta: LKiS, 2007), 

22-23. 
18 Maulana, “Periodesasi Perkembangan Studi Hadits (Dari Tradisi Lisan/Tulisan Hingga Berbasis Digital),” Jurnal 

Studi Hadis (2019): 119. 



32 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

konteks aslinya, atau bahkan dinisbatkan kepada Nabi saw. tanpa dasar ilmiah yang dapat 

dipertanggungjawabkan. 

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa kemajuan teknologi tidak secara otomatis 

menjamin kualitas pemahaman keagamaan. Tanpa literasi kritik sanad dan matan, digitalisasi 

hadis justru berpotensi melahirkan kesalahpahaman dan distorsi ajaran. Dalam situasi ini, kritik 

informasi menjadi sangat relevan untuk dikembangkan sebagai kerangka berpikir umat Islam 

dalam menyikapi arus informasi keagamaan. Kritik informasi tidak hanya menuntut kemampuan 

teknis dalam menelusuri sumber, tetapi juga sikap epistemologis berupa kehati-hatian, skeptisisme 

ilmiah, dan tanggung jawab moral dalam menyampaikan hadis. 

Dalam perspektif ini, kritik informasi dapat dipahami sebagai kelanjutan dan pengembangan 

dari tradisi ulum al-hadis klasik yang dikontekstualisasikan dengan tantangan zaman modern. 

Prinsip-prinsip kehati-hatian yang telah dipraktikkan oleh para sahabat dan ulama hadis seperti 

permintaan saksi, sumpah perawi, seleksi ketat terhadap sanad, serta upaya kodifikasi resmi pada 

dasarnya merupakan bentuk awal dari literasi informasi dalam Islam. Nilai-nilai tersebut tetap 

relevan hingga saat ini, hanya saja perlu diterjemahkan ke dalam konteks digital agar mampu 

menjawab tantangan penyebaran informasi keagamaan yang semakin cepat dan masif19. 

Hoaks hadis di media sosial sering kali muncul bukan karena niat jahat semata, melainkan 

karena sikap instan dalam menerima informasi keagamaan. Tanpa bekal metodologi kritik hadis, 

masyarakat mudah terjebak pada konten yang viral tetapi tidak valid. 

Dengan demikian, relevansi sejarah tadwīn hadis terletak pada pesan metodologisnya. 

Menjaga kemurnian hadis tidak cukup hanya dengan mengumpulkan data, tetapi memerlukan 

sikap kritis, tanggung jawab ilmiah, dan kesadaran etis. Kritik informasi di era digital bukanlah hal 

baru, melainkan kelanjutan logis dari tradisi intelektual ulama hadis klasik yang kini menemukan 

tantangannya dalam bentuk yang berbeda. 

 

SIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa sejarah tadwīn 

hadis menunjukkan proses yang bertahap dan kontekstual. Pada masa Rasulullah saw., hadis belum 

dikodifikasikan secara formal karena keberadaan Nabi sebagai otoritas utama telah mencukupi 

kebutuhan umat dalam memahami dan mengamalkan ajaran Islam. Fokus utama umat Islam pada 

penjagaan Al-Qur’an serta pembatasan penulisan hadis mencerminkan sikap kehati-hatian 

metodologis untuk menghindari pencampuran antara wahyu dan penjelasan Nabi. 

Setelah wafatnya Rasulullah saw., kehati-hatian dalam periwayatan hadis semakin menguat. 

Praktik verifikasi, permintaan saksi, sumpah perawi, dan riḥlah ilmiah menunjukkan adanya 

 
19 Maulana, “Periodesasi Perkembangan Studi Hadits,” 120. 



33 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

kesadaran dini tentang pentingnya menjaga otentisitas hadis. Kodifikasi resmi hadis pada masa 

Khalifah Umar bin Abdul Aziz menjadi tonggak penting yang menandai peralihan dari transmisi 

individual menuju pembukuan yang lebih sistematis dan institusional. 

Dalam perkembangannya, studi hadis tumbuh sebagai disiplin ilmu yang mapan dengan 

metodologi yang semakin kompleks. Interaksi dengan tradisi keilmuan lain serta munculnya 

pendekatan kritis modern mendorong penguatan analisis sanad dan matan. Di Nusantara, jaringan 

ulama dan transmisi sanad dari Timur Tengah memainkan peran penting dalam membentuk tradisi 

kajian hadis, meskipun pada fase awal kajian hadis masih bersifat reseptif. 

Memasuki era digital, digitalisasi hadis menjadi fase baru dalam sejarah tadwīn hadis. 

Kemudahan akses terhadap sumber hadis memberikan peluang besar bagi pengembangan studi 

hadis, namun sekaligus menghadirkan tantangan serius berupa banjir informasi dan maraknya 

hoaks keagamaan. Dalam konteks ini, kritik informasi dapat dipahami sebagai kelanjutan dari 

tradisi ulum al-hadis klasik yang relevan untuk menjawab tantangan era digital. Dengan demikian, 

sejarah tadwīn hadis tidak hanya bernilai historis, tetapi juga memiliki relevansi metodologis yang 

kuat bagi penguatan literasi keagamaan kontemporer. 

Berdasarkan simpulan tersebut, penelitian ini memberikan beberapa saran sebagai berikut: 

Bagi akademisi dan peneliti hadis, diperlukan pengembangan kajian hadis yang tidak hanya 

berfokus pada deskripsi historis, tetapi juga pada analisis metodologis dan kontekstual, khususnya 

dalam merespons tantangan digitalisasi dan penyebaran informasi keagamaan di media sosial. 

 

DAFTAR REFERENSI  

Abu ‘Isa Muhammad ibn ‘Isa al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 414–415. 

Ali Masrur, Teori Common Link G.H.A. Juynboll: Melacak Akar Kesejarahan Hadis Nabi (Yogyakarta: 

LKiS, 2007), 22-23. 

Asep Sulhadi dan Izzatul Sholihah, “Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi,” SAMAWAT: 

Journal of Hadith and Qur’anic Studies 4, no. 1 (11 September 2020): 80, 

https://jurnal.staiba.ac.id/index.php/samawat/article/view/215 

Azami, M. M. (1994). Studies in Early Hadith Literature. American Trust Publications. (Buku utama 

tentang sejarah penulisan hadis). 

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, cet. ke-7 (Jakarta: Rajawali Press, 1998), 44–47. 

Hermawan, Iwan, Khalid Ramdhanani, Lau Han Sein, Abdul Azis, Abdul Hakim, Nur Aini Farida, 

Nia Karnia, dan Agus Susilo Saefullah. Model Pembelajaran PAI Berdampak: Rekonstruksi 

Filosofis Menuju Transformasi Holistik. Jakarta: Rumah Literasi Publishing, 2025. 

https://jurnal.staiba.ac.id/index.php/samawat/article/view/215


34 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari bi Syarh Shahih al-Bukhari, vol. 1 (Beirut: Dar al-Fikr, 1959), 185–

186. 

Idri, Studi Hadis (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2013), 35. 

Jonathan A.C. Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford: 

Oneworld Publications, 2009), 241. 

Maulana, “Periodesasi Perkembangan Studi Hadits (Dari Tradisi Lisan/Tulisan Hingga Berbasis 

Digital),” Jurnal Studi Hadis (2019): 119. 

Muh. Zuhri, Hadis Nabi di Ambang Sejarah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), 41. 

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis (Semarang: Pustaka Rizki 

Putra, 2009), 113. 

Muzaki, Iqbal Amar, Debibik Nabilatul Fauziah, Nurhasan, Taufik Mustofa, Jaenal Abidin, Neng 

Ulya, M. Makbul, dan Afiyatun Kholifah. Kurikulum Cinta sebagai Paradigma Pembelajaran 

PAI. Jakarta: Rumah Literasi Publishing, 2025. 

Nuruddin ‘Itr, Manhaj al-Naqd fi ‘Ulum al-Hadith (Damaskus: Dar al-Fikr, 1997), 31–32. 

Saefullah, Agus Susilo, et al. "Pelatihan Menulis untuk Santri sebagai Bagian dari Pendidikan 

Dakwah Bil-Kitabah." BERBAKTI: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 1.05 (2025): 275-

281. 

Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Jakarta: Bulan Bintang, 1991), 67. 

 

  

 

 


