EL-BADR . JURNAL EL-BADR
@) IN STITUT = http://jurnal.golamuna.id/index.php/elbadr

& ®
L.gae

Growth by Thinking

e-ISSN : 3064-0504
Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026

Kritik Orientalis terhadap Hadis: Analisis Epistimologis
Pemikiran Goldziher, Schacht, dan Motzki

Yusni Fauzi', Lani Lasna Ulhaq®, Muhammad Nur Shidiqg®
'Ilmu Hadis, Institut Agama Islam Persis Garut, Indonesia
* IImu Hadis, Institut Agama Islam Persis Garut, Indonesia
% Ilmu Hadis, Institut Agama Islam Persis Garut, Indonesia

! yusnifauzi@iaipersisgarut.ac.id, , “Lanilasnaulhaq@iaipersisgarut.ac.id ' *mnurshiddig@iaipersisgarut.ac.id

INFO ARTIKEL
Riwayat Artikel:

Diterima: 20/01/26
Disetujui: 31/01/26

Kata Kunci:

orientalis ;
hadis ;
goldziher ;
schacht ;
motzki;

PENDAHULUAN

Abstract: Orientalist studies of hadith since the late 19th century, especially through the work of Ignaz
Goldziher, Joseph Schacht, and Harald Motzki, have had a significant influence and triggered debate in
modern hadith studies. Goldziher and Schacht view most of the hadith as a post-Prophetic socio-political
construct and cast doubt on the historicity of the tadwin al-sunnah process, emphasizing external criticism
as well as a skeptic-radical approach. In contrast, Motzki offers a more moderate approach through the
isnad--matn analysis method, which allows the tracing of parts of the hadith to the early layers of Islamic
tradition. These epistemological differences make orientalist criticism important to be reviewed within the
historical framework of the codification of hadith. This research aims to analyze comparatively the
epistemological foundations, methods of criticism, and historical assumptions of the three figures, as well
as their implications for the historical understanding of tadwin al-sunnah. The method used is qualitative-
based literature studies, with the main sources being books and articles in academic journals, including the
response of Muslim scientists to orientalism. The analysis was carried out using historical-critical and
epistemological approaches. The results of the study show that the orientalist approach is not monolithic;
while Goldziher and Schacht emphasize historical skepticism, Motzki opens up the space for methodological
hadithverification. In conclusion, orientalist criticism enriches the hadith discourse, but it requires rigorous
historical and philological verification and an integrative approach.

Abstrak: Kajian orientalis terhadap hadis sejak akhir abad ke-19, terutama melalui karya Ignaz
Goldziher, Joseph Schacht, dan Harald Motzki, telah memberi pengaruh signifikan sekaligus memicu
perdebatan dalam studi hadis modern. Goldziher dan Schacht memandang sebagian besar hadis
sebagai konstruksi sosial-politik pasca-Nabi dan meragukan historisitas proses tadwin al-sunnah,
dengan menekankan kritik eksternal serta pendekatan skeptis-radikal. Sebaliknya, Motzki menawarkan
pendekatan yang lebih moderat melalui metode isndd-cum-matn analysis, yang memungkinkan
penelusuran sebagian hadis hingga lapisan awal tradisi Islam. Perbedaan epistemologis ini menjadikan
kritik orientalis penting untuk dikaji ulang dalam kerangka sejarah kodifikasi hadis. Penelitian ini
bertujuan menganalisis secara komparatif landasan epistemologis, metode kritik, dan asumsi historis
ketiga tokoh tersebut, serta implikasinya terhadap pemahaman sejarah tadwin al-sunnah. Metode yang
digunakan adalah kualitatif berbasis studi kepustakaan, dengan sumber utama berupa buku dan artikel
jurnal akademik, termasuk respons ilmuwan Muslim terhadap orientalisme. Analisis dilakukan
menggunakan pendekatan historis-kritis dan epistemologis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pendekatan orientalis tidak bersifat monolitik; sementara Goldziher dan Schacht menekankan
skeptisisme historis, Motzki membuka ruang verifikasi hadis secara metodologis. Kesimpulannya, kritik
orientalis memperkaya diskursus hadis, namun memerlukan verifikasi historis dan filologis yang ketat
serta pendekatan integratif.

*

Penelitian terhadap keontetikan hadis tidak hanya dilakukan oleh kalangan umat Islam

yang dijadikan sebagai sandaran atau landasan peran penting hadis sebagai sumber teologis, tetapi

juga dilakukan oleh para kaum orientalis dengan tujuan dan kepentingannya yang berbeda, seperti

1| Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026


http://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr
mailto:1Febriharyadi@gmail.com
mailto:yusnifauzi@iaipersisgarut.ac.id,%20Lanilasnaulhaq@iaipersisgarut.ac.id
mailto:2Lanilasnaulhaq@iaipersisgarut.ac.id
mailto:mnurshiddiq@iaipersisgarut.ac.id

kepentingan sejarah (historical interest).! Orientalis berasal dari kata Orient (Prancis) yang berarti
“Timur”. Secara etnologis merujuk pada bangsa-bangsa Timur, dan secara geografis menunjuk
wilayah dunia bagian Timur. Orientalisme adalah paham atau kajian tentang dunia ketimuran,
khususnya yang berkaitan dengan Arab dan Islam. Adapun orientalis adalah para sarjana yang
menjadikan Islam, kebudayaan Islam, negeri-negeri Arab, dan bahasa Arab sebagai objek studi
mereka.”. Istilah orientalisme mulai digunakan pada abad ke-18 untuk menyebut gerakan
pengkajian tentang dunia Timur. Orientalisme kemudian dipahami sebagai paham atau aliran
sarjana Barat yang meneliti berbagai hal terkait bangsa-bangsa Timur beserta lingkungannya

dengan metode dan pendekatan khas Barat.?

Ada beberapa hal yang melatarbelakangi orientalisme, Pertama* perang salib, hal ini
mengakibatkan bangsa barat menaruh dendam terhadap dunia Islam. Kedua,” persentuhan barat
dengan perguruan tinggi Islam. Seperti perguruan tinggi kairawan pada masa keemasannya antara
abad ke-12 sampai ke-15 Masehi yang menarik minat mahasiswa Eropa. Ketiga,” adanya kepentingan
penjajahan dan misionarisme seperti orientalis yang memecah perjuangan rakyat Aceh, Snouck
Hurgronje” dari belanda dengan bukunya Revre Coloniale Internationale tahun 1886 M. Al-Al-Siba‘t*
menyebut dua faktor utama, faktor religius yang merupakan motif utama® dan faktor politis-

kolonialis*-imperialis,” Akkase Teng menambahkan adanya motif ekonomi.”

Awal munculnya orientalisme dalam konteks Islam ditandai dengan penerjemahan Al-
Qur’an ke bahasa Latin pada abad ke-12 M atas wewenang Peter Agung untuk menerjemahkan teks
Arab. Namun, perkembangan selanjutnya justru diwarnai penyimpangan, seperti munculnya kisah-
kisah tidak pantas tentang Nabi Muhammad, tuduhan bahwa beliau mengaku Tuhan, pendusta,
penggoda wanita, bahkan disebut murtad, tukang sihir, serta berbagai cerita aneh dan terjemahan
lain yang merendahkan Islam.”

Salah satu faktor munculnya penghinaan terhadap umat Islam adalah dampak Perang Salib,
konflik antara Kristen Barat dan Islam yang berlangsung pada 1096—-1291 M (abad ke-11-13) dan
berakhir dengan kekalahan pasukan Kristen."” Pasca kekalahan Perang Salib, Barat bangkit melalui
semangat Renaisans, terdorong mempelajari peradaban Islam demi kemajuan, yang kemudian

berubah menjadi upaya membatasi pengaruh Islam di wilayah Barat.”

! Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. “lsnad cum Matan Analysis sebagai Metode Otentifikasi Hadis Nabi
(Analisis Pemikiran Hadis Harald Motzki).” Jurnal Studi Hadis Nusantara, 2022, h. 126.

2Vachruddin, Vrisko Putra. “Analisis Faktor Koneksitas Kritik Hadis antara Ignaz Goldziher dan Joseph
Schacht.” (Multidisciplinary [ndonesian Center Journal (MICJO): 2024), h.138

5 Vachruddin, Vrisko Putra. h. 138.

4 Ade Pahrudin. Pengaruh Orientalis Goldziher dalam Studi Hadis Kontemporer di Indonesia.” (Refleksi: Jurnal Kajian Agama
Dan Filsafat: 2021), h. 52

5> Ade Pahrudin. h. 52

% Ade Pahrudin, h. 52

7 Ade Pahrudin. h. 52

8 Ade Pahrudin. h. 52

9 Ade Pahrudin. h. 52

10 Ade Pahrudin. h. 52

" Ade Pahrudin. h. 52

2 Ade Pahrudin. h. 52

5 Apriyani, F, Nur Amin, M, lkhwanuddin, L, & Kholil, A. M. “Kritik Al-Maraghi Atas Pendapat Ignaz Goldziher dalam Buku
Introduction to Islamic Theology and Law.” (Tajdid: Jurnal llimu Ushuluddin: 2023), h. 56.

“ Apriyani, F, Nur Amin, M, lkhwanuddin, L., & Kholil, A. M. h. 56.

5 Apriyani, F, Nur Amin, M, lkhwanuddin, L., & Kholil, A. M. h. 56.

2 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



Dalam sejarahnya dengan kajian Islam, orientalisme melewati tiga masa: (1) masa kejayaan
Islam, (sebelum perang salib) orientalisme pada masa ini dicirikan dengan proses transfer
pengetahuan dari dunia Islam ke Eropa, (2) masa perang salib sampai masa pencerahan di Eropa;
pada masa ini Islam sebagai objek kajian secara sistematis, cenderung mendiskreditkan Islam; (3)
masa pencerahan di Eropa sampai sekarang, orientalisme di masa ini mulai bergeser ke ranah
intelektual murni tujuannya untuk mempelajari dunia Timur (Islam) secara objektif.”® Arina hagan
menyebut periode ini dengan periode toleransi,” yaitu mulai akhir abad 17-18. Dalam kalangan ini
disebut dengan kelompok Revisionist, karena berusaha menjauhkan kajian keislaman dari
kepentingan institusi politik.

Ada pula pendapat bahwa orientalisme muncul seiring kebangkitan Eropa, ditandai
berdirinya pusat studi dan universitas di kota-kota besar seperti London, Paris, Leiden, dan Berlin
pada abad ke-16 M, serta mulai diajarkannya bahasa Arab di universitas seperti Cambridge (1632)
dan Oxford (1638).” Gambaran studi hadis pada masa ini sekedar dalam penggambaran pribadi
Muhammad yang divisualisasikan secara negatif, berlangsung hingga abad ke-16. Hal ini karena
para orientalis ketika itu lebih mencurahkan perhatiannya pada studi al-Quran dibanding hadis
secara spesifik.”

Kemudian studi orientalis terhadap Islam berlanjut pada abad ke-19 M hingga 20 M,
perhatian sarjana Barat dalam mengkaji Timur semakin memperlihatkan eksistensinya, salah
satunya di bidang studi hadis.” Ini juga didukung oleh keberadaan lembaga atau universitas yang
konsen dalam studi ketimuran (Islam). Salah satu bukti konkrit kajian dalam studi hadis ini terlihat
dari karya-karya yang mereka telurkan.”

Orientalisme mencakup berbagai cabang ilmu yang mengkaji bangsa-bangsa Timur dalam
aspek agama, bahasa, ilmu, sastra, seni, dan lainnya. Istilah “dunia Timur” merujuk pada wilayah
yang oleh Barat dianggap berada di sebelah timur Eropa, yang dibagi menjadi tiga kawasan: Timur
Dekat, Timur Tengah, dan Timur Jauh.”

Salah satu disiplin ilmu Islam yang dikaji dalam orientalisme adalah hadis Nabi, mencakup
matan, validitas isnad, otentisitas terkait tadwin, serta kritik matan. Tokoh orientalis yang menonjol
dalam studi hadis antara lain Ignaz Goldziher dan Joseph Schacht, disertai nama lain seperti Muir,
Nabia Abbott, F. Sezgin, G.H.A. Juynboll, H. Motzki, dan ]. Robson.”

Hadis memiliki posisi istimewa sebagai sumber ajaran Islam kedua setelah al-Qur'an.
Karena al-Qur’an bersifat global, hadis sebagai rekaman perkataan, perbuatan, dan ketetapan Nabi
berfungsi menjelaskan dan menafsirinya. Kedudukan ini sejalan dengan peran Nabi sebagai
pembawa wahyu, sehingga ketaatan kepada Allah dalam al-Qur'an sering disandingkan dengan

ketaatan kepada Nabi.” Meski hadis menempati posisi sentral dalam tradisi keilmuan Islam, Ignaz

6 Ade Pahrudin. h. 53.

7 Ade Pahrudin. h. 53.

'8 Ade Pahrudin. h. 53.

19 Ade Pahrudin. h. 53.

20 Ade Pahrudin. h. 53.

2 Ade Pahrudin. h. 53.

22 Muhammad Al-Dasugi dalam Salim, lrfan. “Hadis dan Orientalisme: Studi terhadap Tadwin Hadis Menurut Para Orientalis.”
(Jurnal Al-Qalam: 2007) h. 2.

25 Salim, Irfan. “Hadis dan Orientalisme: Studi terhadap Tadwin Hadis Menurut Para Orientalis.” h. 2.

24 Muhajir Mohamad, “Hadis di Mata Orientalis.” (Jurnal Tarjih, Universitas Mummadiyah Yogyakarta: 2017), 20

3 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



Goldziher menyatakan bahwa banyaknya hadis dalam berbagai koleksi justru menimbulkan sikap
skeptis. Joseph Schacht bahkan berpendapat banyak hadis sulit dianggap otentik karena disisipkan
oleh para ahli hadis pada paruh pertama abad ke-2 Hijriah dengan motif tertentu.”

Artikel ini bertujuan menganalisis konstruksi epistemologis kritik hadis menurut Ignaz
Goldziher, Joseph Schacht, dan Harald Motzki melalui telaah pemikiran mereka. Kajian ini
menguraikan pandangan mereka tentang sejarah tadwin al-sunnah, khususnya keotentikan sanad,
fungsi matan, dan perkembangan awal hadis. Penelitian juga membandingkan pendekatan historis-
kritis Goldziher dan Schacht dengan metode isnad-cum-matn Motzki untuk melihat pergeseran
paradigma studi orientalis, serta menjelaskan implikasi akademik dan metodologisnya bagi kajian

hadis kontemporer.

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini bersifat kualitatif dengan menggunakan studi pustaka (library research)
yang bersifat deskriptif-analitis. Metode ini dipilih karena topik yang diangkat berorientasi pada
analisis tekstual dan pemikiran, bukan pengumpulan data lapangan.” Fokus utama penelitian
adalah menelaah pemikiran para orientalis Barat terhadap hadis Nabi dari perspektif historis,
metodologis, dan epistemologis, dengan meninjau literatur-literatur utama yang relevan. Sumber
data dalam penelitian ini meliputi literatur sekunder mencakup artikel jurnal ilmiah dan buku-
buku yang membahas respons ilmuwan Muslim terhadap orientalisme.”

Analisis data dilakukan melalui pendekatan historis dan komparatif, yaitu dengan
menelusuri perkembangan historis orientalisme serta membandingkan pendekatan dan metode
yang digunakan oleh para orientalis dalam mengkaji hadis.*® Penelitian ini turut
mempertimbangkan kritik sarjana Muslim agar diperoleh pemahaman yang lebih seimbang dan
objektif tentang kontribusi serta kontroversi orientalisme dalam studi hadis. Dengan pendekatan
ini, diharapkan tersaji gambaran komprehensif tentang pengaruh pemikiran orientalis terhadap

wacana keilmuan hadis di ranah akademik global.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Biografi Goldziher, Schacht, dan Motzki
Biografi Ignaz Glodziher

Ignaz Goldziher adalah seorang orientalis terkemuka yang lahir pada tanggal 22 Juni 1850 di
kota Budapest-Hungaria. Ia berasal dari keluarga Yahudi yang terpandang dan memiliki pengaruh

luas, tetapi tidak seperti keluarga Yahudi Eropa yang sangat fanatik saat itu. Goldziher, adalah tokoh

25> Muhajir Mohamad, 20-21.
26 Mestika Zed, “Metode Penelitian Kepustakaan” (Jakarta: Yayasan Obor [ndonesia, 2008), 3-5.
27 Sugiyono, “Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D” (Bandung: Alfabeta, 2019), 240-242.

4 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



yang sezaman dengan Theodor Noldeke dan tokoh orientalis kenamaan yang pernah singgah di

Indonesia, Snock Hurgronje, yang banyak mengkaji tentang ke-Islaman.”

Pendidikan Ignaz Goldziher dimulai di Budapest sejak kecil; pada usia lima tahun ia telah
mempelajari kitab Perjanjian Lama berbahasa Ibrani, usia delapan tahun mendalami Talmud, dan
usia dua belas tahun menulis karya The Origins and Classification of the Hebrew Prayer. Ia
kemudian belajar filsafat, kitab klasik, serta bahasa-bahasa Timur seperti Persia, Turki, dan Arab di
Universitas Budapest di bawah bimbingan orientalis Arminius Vambery.*” Ia menempuh
pendidikan di Budapest, Berlin, dan Leipzig. Pada tahun 1873, ia pergi ke Suriah dan belajar kepada
Syekh Tahir al-Jazairi, kemudian pindah ke Palestina, lalu ke Mesir untuk belajar dari sejumlah
ulama di Al-Azhar. Sekembalinya dari Al-Azhar, ia diangkat menjadi guru besar di Universitas

Budapest.”

Reputasi akademisnya mulai tampak ketika diangkat menjadi Sekretaris sebuah organisasi
“Komunitas Masyarakat Yahudi Liberal” (Liberal Jewish Community) di kota kelahirannya,
Budaphes, pada tahun 1876. Di tahun yang sama, ia terpilih menjadi anggota senior Akademis
Hungaria dan kemudian sebagai anggota tetap ditahun 1892. Pada tahun 1894, ia meraih gelar
profesor dengan penelitiannya tentang Filsafat Agama Yahudi. Itu terjadi setelah beberapa tahun ia
menerima penghargaan “medali emas” dari Kongres International ke delapan tahun 1889.*

Goldziher meninggal dunia pada 13 November 1921 di Budaphes.

Karya-karya tulisnya, yang sebagian besar membahas masalah-masalah keislaman, banyak
diterbitkan dalam bahasa Jerman, Inggris, dan Prancis, bahkan beberapa di antaranya
diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Dari semua karyanya, buku Muhammadanische
Studien adalah yang paling berpengaruh, menjadi sumber rujukan utama dalam penelitian Hadis di
Barat, dan bahkan dianggap sebagai "kitab suci" di kalangan orientalis.** Menurut Prof. Dr.
Muhammad Mustafa Azami, Ignaz Goldziher barangkali adalah orientalis pertama yang melakukan
kajian tentang Hadis, kemudian disusul oleh orientalis-orientalis lainnya seperti J. Schacht, G.H.A.

Juynboll, dan lain-lain.**

Goldziher memang orang yang sangat mempunyai jiwa semangat belajar sehingga ia
mempunyai banyak karya yang dikaji oleh para ilmuan di dunia. Diantara karya-karya Goldziher

sebagai berikut:*

e Die Richtungen der Islamischen Koranauslegung (1920; reprient, Leiden, 1970). Karya menjelaskan

tentang mazhab-mazhab dalam penafsiran.

29 Habibi, M. Dani. “Pandangan Ignaz Goldziher terhadap Asal-Usul Munculnya Hadis Nabi Muhammad Saw.” (Aktualita: Jurnal
Penelitian Sosial Keagamaan, 10(2) Universitas lslam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta: 2020), h. 90-91.

30 Habibi, M. Dani, h. 90-91

5 Fahri, Hervin. “Kontroversi tentang Otentisitas Hadits dan Upaya Ulama untuk Membela Otentisitasnya.” (Al Hikmah Jurnal
Studi Keislaman, 2014), h. 80

52 Habibi, M. Dani, h. 91

55 Fahri, Hervin. h. 81

34 Fahri, Hervin. h. 81

35 Habibi, M. Dani.h.91-92

5 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



e MuhammedanischeStudien (Halle, 1889-1890) dalam dua volume. Buku ini telah diterjemahkan
ke dalam bahasa Inggris dengan judul “Muslim Studies” dua volume (Chicago: 1966-1973).

e The Zahiris: Their Doctrine and their History; A Contribution to the Histori of Islamic Theology
(Leiden, 1971).

e [ntroduction to Islamic Theology and Law. Kemudian diterjemahkan kedalam bahasa Indonesia

yang berjudul “Pengantar Hukum Islam”.

Biografi Joseph Schacht

Ia adalah Prof. Dr. Joseph Schacht lahir pada tanggal 15 Maret 1902, di Rottburg (Sisile),
Jerman. Keluarganya cukup religius, dan Schacht adalah anggota keluarga tersebut. Edwart Schacht
adalah seorang Katolik yang mengajar orang-orang berkebutuhan khusus, dan Maria Mahor adalah
ibunya. Kekristenan dan bahasa Hebrew - bahasa Yunani kuno - sangat dikenal oleh Schacht.
Schacht juga mempelajari bahasa Latin, Prancis, dan Inggris selain bahasa Yunani kuno.**

Kariernya sebagai orientalis diawali dengan belajar teologi dan bahasa-bahasa timur di
Universitas Breslau dan Leipzig. la meraih gelar doktor dari Universitas Breslau pada tahun 1923,
ketika berumur 21 tahun. Pada tahun 1925, ia diangkat menjadi dosen di Universitas Fribourg, dan
pada tahun 1929 ia dikukuhkan sebagai Guru Besar. Pada tahun 1932, ia pindah ke Universitas
Konigsberg, dan dua tahun kemudian ia meninggalkan negerinya, Jerman, untuk mengajar Tata
Bahasa Arab dan bahasa Suryani di Universitas Fuad Awal (kini Universitas Cairo) di Kairo, Mesir,
tempat ia tinggal sampai tahun 1939 sebagai Guru Besar.”

Ketika Perang Dunia II, ia meninggalkan Kairo dan pindah ke Inggris, kemudian bekerja di
Radio BBC London; meskipun ia seorang Jerman, ia berada di pihak Inggris, namun Inggris tidak
memberikan imbalan apa-apa kepadanya. Di Inggris, ia justru belajar lagi Pascasarjana di
Universitas Oxford sampai ia meraih gelar Magister (1948) dan Doktor (1952). Pada tahun 1954, ia
meninggalkan Inggris dan mengajar di Universitas Leiden, Belanda, sebagai Guru Besar sampai
tahun 1959, dan pada musim panas 1959, ia pindah ke Universitas Columbia New York sebagai Guru

Besar, sampai ia meninggal dunia tahun 1969.*

Menurut Zailani** buku pertama Schacht, yang diterbitkan pada tahun 1950, banyak
membahas sejarah dan pembentukan hukum Islam. Secara umum, bab pertamanya mendiskusikan
kontribusi Imam al-Syafi'i, sedangkan bab kedua mengemukakan persoalan perkembangan ilmu
hadis pada masa sebelum kedatangan Imam al-Syafi'i. Selanjutnya, pada bab ketiga, Schacht
mengomentari dan mengkritik permasalahan transmisi atau yang dikenal sebagai silsilah al-asanid
dalam ilmu hadis sejak sebelum era pemerintahan khilafah Bani Umayyah, serta mengkritik

argumen dan ulasan dari beberapa ulama.

36 Oktaviani, Salma, “Pemikiran Joseph Schacht terhadap Hadis” UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 2023. h. 3

57 Fahri, Hervin. h. 82.

8 Fahri, Hervin. h. 83.

39 Ahmad, Abu Dzar., Mohd Azmi, Mohammad Haafiz Aminuddin, “Pemikiran Rapuh Joseph Schacht Terhadap Kritikan Hadith:
Tumpuan Terhadap Isu Tadwin Al-Hadith.” (Jurnal Al-Sirat: 2021), h. 4.

6 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



Menurut Bernard Lewis*’ buku kedua Schacht, yang dicetak pada tahun 1960, membahas
banyak hal mengenai format hukum Islam. Fokusnya bukan pada pernyataan masalah hukum,
melainkan pada aspek evolusi teologi awal masyarakat Muslim disertai kritik terhadap disiplin
keilmuan secara umum. Beberapa artikel yang ditulis Schacht dan relevan dengan bahasan ini
antara lain adalah "Foreign Elements in Ancient Islamic Law", "Adultery as an Impendiment to

Marriage in Islamic Law and in Canon Law", dan "A Revaluation of Islamic Tradition".
Biografi Harald Motzki

Harald Motzki (selanjutnya disebut: Motzki) lahir pada 25 Agustus 1948 di Kota Berlin,
Jerman Barat. Sejak kecil dididik sebagai seorang katolik. Motzki pernah belajar di Humanistic
Academic High School dan kemudian melanjutkan studinya tentang perbandingan agama, bahasa
Semit, studi Injil, studi Islam dan sejarah Eropa di beberapa tempat seperti Bonn (Jerman), Paris
(Perancis) dan Cologne (Jerman) dari tahun 1968-1978. Dengan demikian basis akademisnya adalah
bidang ilmu klasik (studies of classical area). Pada tahun 1978 ia meraih Ph.D dibawah bimbingan
Prof. Albrecht North pada Universitas Bonn. Disertasinya diterbitkan dengan judul Aimma und
Egalite-Die Nizhtmuslim-ischen Minderheite Agyptens in der Zweiten Halfte des 18 Jahrhunderts und
die Expeditions Bonapartes (1798-1801) di Bonn Wiesbaden tahun 1979.*

Harald Motzki (1948-2019) adalah seorang sarjana barat lulusan Jerman yang menulis
tentang hadis, sejarah yang berhubungan dengan sirah. Penelitiannya terhadap hadis lebih
didominasi oleh sisi sejarah hadis itu sendiri. Ia memperoleh gelar Ph.D pada Studi Islam tahun 1978
dari Universitas Bonn. Dia merupakan Profesor Studi Islam di Universitas Nijmegen (Radboud
Universitet Nijmegen) di Belanda. Motzki telah dipanggil oleh sesama sarjana Islam, Christopher

Melchert, "dekan studi hadis yang tidak perlu dipersoalkan".*

Perjalanan intelektual Motzki banyak dipengaruhi oleh studi mendalamnya tentang
sumber-sumber primer dalam tradisi Islam, termasuk teks-teks hadis dan literatur klasik lainnya.
Motzki tertarik untuk menggali lebih dalam mengenai proses pembentukan hadis shahih dan
otoritasnya dalam konteks sejarah. Ia mendalami dan membandingkan teks-teks hadis dengan
konteks sosial-politik pada masa awal Islam. Salah satu karya pentingnya, The Origins of Islamic
Jurisprudence: Meccan Figh before the Classical Schools (2002), menawarkan pemahaman baru
tentang bagaimana hadis berkembang dalam sejarah Islam, terutama dalam konteks dinamika
sosial-politik yang ada di masyarakat pada masa awal Islam. Motzki berargumen bahwa hadis-hadis
yang diakui sebagai shahih tidak terlepas dari proses legitimasi yang melibatkan aspek politik,

sosial, dan budaya pada masa tersebut.*”

Sebagai ilmuwan besar di dunia Barat, dia mempelajari Islam secara komprehensif dan

mempelajari Hadis Nabi. Secara khusus, Harald Motzki telah menyebarkan pemikirannya dalam

40 Ahmad, Abu Dzar., Mohd Azmi, Mohammad Haafiz Aminuddin. h. 4.

4"Muslim, M. A., Chintya, A., & lman, M. K. “Pandangan Harald Motzki tentang Evolusi Tradisi Hadis: Antara Fakta Sejarah dan
Proses Legitimasi.” (An-Nuha: Jurnal Kajian [slam, Pendidikan, Budaya Dan Sosial, 2025), h. 176.

42 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 127.

43 Muslim, M. A., Chintya, A., & lman, M. K. h. 177-178.

7 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



banyak karya berharga baik dalam bentuk buku maupun artikel yang diterbitkan di banyak jurnal

internasional. Karya-karya tersebut antara lain:*

e Die Anfangesder islamichen jurisprudenz. Ihre Entwincklungsin Mekka bis zur Mittesdes 2/8.
Jahrhundence, stuttgart 1991. Engl. Trans. The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Figh before
the Classical Schools, trans Marion H Katz. Leiden 2002.

e Der FighsDes-Zuhri: Die Quellen problematik dalam Der Islam 68, (1991). Edisi Inggris-nya, “The
Jurisprudence  of Ibn  Sihab  al-Zuhri: A Source  Critical  Study”  dalam
http:/webdoc.ubn.kun.nl/mono/m/motzki.h/juriofibs,pdf.

e The Mushannaf of Abd Razaq al-San‘ani as a Source of Authentic Ahadis of the Firs Centurys A.H
dalam Near Eastern Studies 50 (1991).

e Hadis, Origins and Developments (as Editor), Alddershot: Ashgate/Vatiorum, 2004.

e Dating Muslim Traditions, dalam Arabica 52 (2005), dan sebagainya.

Epistemologi Kritik Hadis dalam Pemikiran Goldziher, Schacht, dan Motzki

Epistemologi Kritik Hadis dalam Pemikiran Ignaz Goldziher
Menurut Islam, Hadis merupakan kata-kata, perbuatan juga taqgrir yang bermula dari Nabi
Muhammad. Tetapi, menurut Goldziher, Hadis tak lebih dan cuma menjadi analisis sejarah, agama

dan lain-lain. Dibawah ini merupakan pandangan-pandangan Goldziher mengenai hadis, yaitu:

e Kebanyakan dari hadis ialah hasil rangkaian ilmu agama Islam dalam ilmu sosial serta politik;

e Seluruh sahabat serta tabi'in aktif saat melakukan pembajakan hadis;

e Dalam sudut pandang kritik dari kalangan Muslim pastinya beda melalui persfektif kritik non-
Muslim yang tidak menyetujui secara keseluruhan hadis yang di mana dibenarkan oleh seluruh

penganut Muslim.*

Secara umum pemikiran Goldziher tentang sunnah dan hadis tersimpul kepada tiga topik
yakni; asal-usul hadis, perkembangan dan pemalsuan hadis, dan keberadaan literatur hadis. Ketiga
topik tersebut mengarah kepada meragukan keotentikan hadis dan menolak bahwa hadis layak
dijadikan sumber pengetahuan dan hukum. Dengan sistematis Goldziher menghadirkan

pembahasan menarik atas persepsi dan vonisnya terhadap studi hadis.*’

Goldziher menyebutkan bahwa hadis-hadis yang disandarkan pada Nabi dan para sahabat
yang terhimpun dalam kumpulan hadis-hadis klasik bukan merupakan laporan otentik melainkan

sebuah bentuk refleksi doktrinal selama dua abad pertama sepeninggalan nabi Muhammad saw.*

44 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 127.

4 Anusantari dalam Lutfia, N. N, Sari, S. L, Hidayah, T. A., Heriani, Y., & Haq, M. Z, “Pemikiran Orientalis Ignaz Goldziher
terhadap Hadis dan Sunnah.” (Alhamra Jurnal Studi Islam: 2022), h. 96.

46 |snaeni, Ahmad, “Pemikiran Goldziher dan Azami Tentang Penulisan Hadis.” (IAIN Raden Intan Lampung, Jurnal
Kalam: 2012), 364..

47Wathani, S. “Melawan Teori Otentisitas Hadits: (Counter Discourse Nabia Abbot Terhadap Teori Ignaz Goldziher.” (Rausyan
Fikr: Jurnal llmu Studi Ushuluddin dan Filsafat: 2020), 255.

8 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



Goldziher dia berpendapat bahwa hanya beberapa hadis saja yang bisa dibuktikan berasal
dari nabi, bahkan sudah dipalsukan oleh para ahli fikih pada era tabi'in. Sebagian besar teorinya
diadopsi dan diperhalus oleh Juynboll, walaupun dalam beberapa poin ada beberapa perbedaan
yang signifikan,” tapi pada intinya mereka sepakat bahwa common link berperan sebagai pemalsu
hadis. Halit Ozkan, “The Common Link and Its Relation to the Madar”, Juynboll mengakui bahwa
pemikirannya banyak dipengaruhi oleh Goldziher dan Schacht (1902-1969).* Menurut Ali Mustafa
Yaqub, untuk mengetahui kajian hadis di kalangan orientalis cukup dengan hanya menelusuri
pendapat Goldziher dan Schatch, karena para orientalis sesudah mereka pada umumnya hanya

mengikuti pendapat keduanya.”

Posisi Goldziher dalam studi hadis sangat signifikan, oleh karena itu, Ali Mustafa Ya’qub
menyatakan bahwa orientalis yang dipandang paling berpengaruh dalam studi kritik hadis adalah
Ignaz Goldziher.” Bahkan, Abdurahman wahid membagi periode studi hadis di Barat menjadi tiga
periode; masa Goldziher, masa Goldziher cs membangun teorinya, dan masa setelah Goldziher.”
Bukunya yang berjudul “Muhammedanische Studien” dipandang sebagai “kitab suci” bagi orientalis
sesudahnya dalam kritik hadis. Bahkan Abu Shahbah mengasosiasinya sebagai ‘berhala’ pemikiran

hadis orientalis sesudahnya.”

Goldziher sendiri berkesimpulan bahwa apa yang disebut Hadis itu diragukan
otentisitasnya sebagai sabda Nabi saw., dan menuduh bahwa penelitian Hadis yang dilakukan oleh
ulama klasik tidak dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah karena kelemahan metodenya. Hal
ini terjadi karena ulama lebih banyak menggunakan metode kritik sanad dan kurang menggunakan
kritik matan; oleh karena itu, Goldziher kemudian menawarkan metode kritik baru, yaitu hanya

kritik matan saja.**

Sebenarnya para ulama klasik sudah menggunakan metode kritik matan, hanya saja apa
yang dimaksud metode kritik matan oleh Goldziher itu berbeda dengan metode kritik matan yang
dipakai oleh para ulama. Menurut Goldziher, kritik matan mencakup berbagai aspek, seperti
politik, sains, sosiokultural, dan lain-lain. Ia mencontohkan sebuah hadis yang terdapat dalam kitab
Shahih al-Bukhari, di mana menurutnya, al-Bukhari hanya melakukan kritik sanad dan tidak
melakukan kritik matan. Setelah dilakukan kritik matan oleh Goldziher, hadis tersebut dinyatakan

palsu.”

Epistemologi Kritik Hadis dalam Pemikiran Joseph Schacht
Pemikiran Goldziher tentang kritik Hadis berhasil dikembangkan dan direkonstruksi oleh
penggantinya yaitu Joseph Schacht. Schacht berhasil mengembangkan teori yang memperkuat

48 Ade Pahrudin. h. 50.
49 Ade Pahrudin. h. 50.
50 Ade Pahrudin. h. 51.
5" Ade Pahrudin. h. 51.
52 Ade Pahrudin. h. 51.
55 Ade Pahrudin. h. 51.
54 Fahri, Hervin. h. 83.
55 Fahri, Hervin. h. 83.

9 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



argumennya tentang kritik Hadis. Ada indikasi hubungan antara Ignaz Goldziher dan Joseph

Schacht seperti yang terlihat dari argumen mereka dalam mengkritik hadits.*

Pemikiran Schacht tentang hadis mulai terkuak ke publik saat ia menyampaikan orasi
ilmiah dengan judul “A Revolution of Islamic Traditions” pada Kongres Orientalis ke-21 di Paris pada

bulan Juli 1948.7

Joseph Schacht dalam terhadap kajian hadis melakukan pengembangan atas pendekatan
skeptikal yang disusun oleh Ignaz Goldziher. Tidak seperti Goldziher, Schacht lebih memilih untuk
fokus mengkaji hadis dari segi sanadnya atau silsilah hadis.®® Schacht menyimpulkan sebenarnya
sanad itu adalah hasil karya kreatifitas ulama’ pada abad ke 2 H, sehingga semua hadis tersebut
adalah palsu (tidak ada yang asli). Schacht mengemukakan tiga teori untuk membuktikan bahwa
hadis Nabi Muhamamd adalah palsu dan tidak otentik, teori tersebut adalah common link,

argumentum e-silentio, dan projecting back.”

Common link, perkiraan Schacht dan kaum orientalis bahwa common link muncul pada
abad ke 2 atau 3.% Teori common link menyatakan bahwa orang yang paling bertanggung jawab atas
kemunculan sebuah hadis adalah common link yang berada di tengah-tengahnya. Dengan kata lain,
perawi tertua yang disebutkan dalam kumpulan isnad adalah common link, yang menyampaikan
hadis kepada banyak murid sehingga kumpulan isnad tersebut menyebar. Teori common link
didasarkan pada gagasan bahwa semakin banyak jalur periwayatan yang menghubungkan ke
seorang perawi, semakin besar klaim historis atau otentik yang dimiliki oleh perawi tersebut. Oleh
karena itu, jalur periwayatan dengan banyak cabang adalah yang paling bisa dipercaya, sementara
hadis dengan hanya satu jalur periwayatan (single stand) tidak bisa dipercaya. Dia juga membuat
asumsi bahwa setiap isnad memiliki bagian fiktif dengan perawi abad pertama, dan bahwa perawi
abad kedua dan ketiga sering diposisikan secara sewenang-wenang. Hadis-hadis dari sepertiga
pertama atau awal abad kedua, misalnya, mungkin saja diturunkan oleh dua orang atau lebih. Ia
yakin dengan hal ini, mayoritas sanad hadis merupakan hasil dari pembentukan otoritas tambahan.
Schacht percaya bahwa sistem isnad valid untuk melacak hadis kepada para ulama dari abad kedua

Masehi, tetapi rantai transmisi Nabi adalah palsu.”

Argumentum e Silentio adalah teori yang mencoba menunjukkan bahwa literatur hadits
tidak konsisten atau ada laporan hadits di dalamnya. Ia mengklaim bahwa hadis tersebut tidak
pernah ada jika tidak ada matannya dalam koleksi hadis atau dibahas oleh para fuqaha, karena
matan hadis tersebut akan digunakan sebagai referensi atau sumber rujukan jika memang ada.
Pemalsuan terjadi ketika sebuah dokumen ditulis dengan sanad yang lengkap dan mengandung

sanad yang tidak lengkap.” Argumen e-silensio, anggapan Joseph Schacht bahwa hadis yang

56 Vachruddin, Vrisko Putra. h. 138.

57 Anwar, Latifah. “Hadis dan Sunnah Nabi dalam Perspektif Joseph Schacht.” (Al-Bayan: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Hadist:
2020), h.173.

58 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 126.

59 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 126.
%0 [bid., h. 130.

6! Oktaviani, Salma, h. 5.

62 Oktaviani, Salma,. h. 5

10 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



belakangan muncul sebagai dalil fikih tetapi tidak muncul sebelumnya kecuali dengan sanad

tunggal.

Teori proyeksi ke belakang disebut "projecting back", dan teori ini mengusulkan agar para
ulama abad kedua dan ketiga Masehi dibandingkan dengan para ulama atau tokoh-tokoh yang
lebih awal hingga Nabi. Melalui teori projecting back, Joseph Schacht beranggapan bahwa hadis-
hadis Nabi tidak benar-benar berasal dari Nabi. Nabi tidak mengatakan atau bertindak seperti yang
dikatakan oleh hadis-hadisnya. Hadis tidak lebih dari perkataan orang-orang yang hidup pada abad
pertama atau kedua Masehi, yang kemudian dinisbatkan kepada para Sahabat dan akhirnya kepada
Nabi untuk mendapatkan legitimasi dan memberikan bobot hukum.* Projecting back, Hadis dibuat
oleh para ahli figih. (Ibid. dalam sumbulah 130)* Karena berusaha merekonstruksi sanad, teori

projecting back terkait dengan common link itu sendiri.”

Joseph Schacht adalah sarjana Barat yang menggugat pemahaman tradisional tentang
hukum Islam. Ia mengkaji hukum Islam secara historis dan sosiologis, bukan teologis atau yuridis,
serta memandangnya sebagai hasil perkembangan sejarah yang terkait realitas sosial, bukan semata
norma wahyu. Karena itu, kesimpulannya, bahwa sebagian besar hukum Islam beserta sumbernya

terbentuk melalui proses historis, mengejutkan banyak umat Islam sejak pertama kali

dikemukakan.”

Pemikiran Joseph Schacht dalam bukunya The Origins of Muhammadan Juresprudence dan
An Introduction to Islamic Law, dengan kesimpulannya bahwa literatur hadis yang dibuat pada abad
kedua-ketiga, yang semuanya berkaitan dengan hukum Islam adalah buatan ulama pada abad
kedua-ketiga hijriyah. Dengan kata lain, tidak ada satupun literatur hadis Nabi yang benar-benar
otentik berasal dari Nabi, terutama yang berkaitan dengan hukum-hukum fiqih.” Evaluasi Schacht
meneliti hadis-hadis yang berkaitan dengan masalah fiqih (Ahadits fighiyah), namun hasil
penelitiannya sangat bertentangan dengan hasil penelitian Azami.” Schacht telah mempelajari
kitab al-Muwathta’ karya Imam Malik, kitab al-Muwathta’ karya Imam Muhammad al-Syaibani, dan
kitab al-Umm karya Imam al-Syafi’i. Kitab-kitab ini sebenarnya lebih tepat disebut sebagai kitab-
kitab figih daripada kitab-kitab hadis. Namun demikian, Schacht telah menggeneralisasikan hasil
kajiannya terhadap kitab-kitab tersebut, sekaligus menerapkannya untuk seluruh kitab-kitab hadis.
Seolah-olah tidak ada kitab yang khusus mengenai hadis, dan seolah-olah tidak ada perbedaan
antara watak kitab figih dan kitab hadis.”” Azami menjelaskan bahwa meneliti hadis dan hal-hal
yang berkaitan dengan hadis (yang terdapat dalam kitab-kitab figih atau dalam kitab-kitab

biografi/sirah), tidak akan menghasilkan kesimpulan yang benar.”

63 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h.130.

64 Oktaviani, Salma. h. 5.

5 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h.130.

66 Oktaviani, Salma, h. 5.

57 Anwar, Latifah. h. 175.

68 Wathani, S. h. 255.

9 Azami, M. M. “Hadis Nabawi dan Sejarah Kodifikasinya.” (H. A. M. Yaqub, Penerj.). (Jakarta: Pustaka Firdaus: 2014), h. 585
70 Anwar, Latifah. h 176..

" Azami, M. M. h. 585

11| Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



Hadis Nabi merupakan disiplin yang berdiri sendiri dan mencakup berbagai ilmu terkait.
Karena itu, secara ilmiah keliru meneliti hadis melalui kitab-kitab fikih; penelitian hadis dan sanad
di luar sumber aslinya dinilai menyimpang dari kebenaran dan dapat menghasilkan kesimpulan

yang tidak tepat serta bertentangan dengan fakta.”

Epistemologi Kritik Hadis dalam Pemikiran Harald Motzki

Para pengkaji dalam bidang studi hadis terbagi menjadi tiga golongan. Pertama,
Skeptisisme yaitu golongan yang meragukan atas keotetikan hadis. Salah satu tokoh orientalisme
skeptisisme tersebut ialah Josep Schacht. Kedua, Non-Skeptisisme yaitu golongan yang tidak
meragukan atau mengakui atas keotentikan hadis. Ketiga, Midlle Ground yaitu golongan yang
mengakui keotentikan hadis kecuali ditemukan adanya bukti ketidakotentikannya. Contoh tokoh

golongan ketiga ini ialah Harald Motzki, ia mengembangkan analisis sanad dan matan sekaligus.”

Teori dating (penanggalan) merupakan salah satu penelitian sejarah yang ditujukan untuk
menentukan asal muasal sumber sejarah. Jika kemudian terbukti bahwa penunjukkan yang dibuat
oleh sejarawan ke data historis tidak benar, maka semua premis, teori, dan kesimpulan yang dibuat
berdasarkan data historis tidak valid. Harald Motzki menjadikan teori ini sebagai dasar
epistemologi untuk merekonstruksi sejarah awal Islam.” Teori dating (penanggalan) adalah teori
yang digunakan untuk menaksir umur dan asal muasal sebuah sumber (dating document) sejarah
melalui metode kritik sejarah modern berupa kritik sumber (source criticism) yang bertujuan untuk

merekonstruksi masa awal Islam.”™

Harald Motzki membagi metode penanggalan hadis atau teori dating dibagi menjadi 4
kategori. (1) Teori dating berdasarkan analisis matan oleh Ignaz Goldziher dan Marston Speight. (2)
Teori dating berdasarkan analisis isnad yang secara khusus dikembangkan oleh Joseph Schacht dan
G.H.A. Juynboll. (3) Teori dating berdasarkan kitab-kitab koleksi hadis dipraktekkan oleh Schacht
dan Juynboll. (4) Teori dating berdasarkan analisis isnad dan matan yang ditawarkan Harald Motzki
dan G. Schoeler.”

Senada menurut Lutfia et al., Motzki mengemukakan bahwa perkembangan terkait ilmu
hadis di barat itu tidak statis, ia membagi metode riset kemurnian hadis orientalis masuk empat
bagian; 1) ialah cara yang memakai matan, sebagaimana Ignaz Goldziher, Joseph Schacht. 2)
pengisian mengikuti kompilasi kitab hadis, seperti Josep Schacht. 3) pengisian mengikuti isnad,
yaitu Schacht serta Juynboll. 4) cara yang memakai isnad- matan yang diteliti oleh Harald Motzki

sendiri.”

Harald Motzki beranggapan bahwa studi isnad dan matan secara terpisah tidak akan cukup.

Dengan demikian ia mengembangkan metodologi yang bernama isnad cum matan analysis. Dasar

72 Anwar, Latifah. h 176.

75 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h.126.

74 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h.128.

7> [dris. “Hadis dan Orientalis: Perspektif Ulama Hadis dan Orientalis tentang Hadis Nabi.” (Depok: Kencana, 2017), h. 230.
76 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h, 128.

77 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h, 94.

12 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



pemikiran dari isnad cum matan analysis adalah ketika sebuah khabar memiliki berbagai varian
(baik varian isnad maupun matan). Hal ini menunjukkan bahwa proses transmisi benar-benar

terjadi.”

Metode isnad cum matann analysis dalam mencari kesejarahan hadis Nabi
mengkombinasikan aspek sanad dan matan. Dengan metode ini, sanad-sanad dari versi tersebut
diperiksa dengan membandingkan teks-teks dari versi-versi tersebut pada level periwayatannya
yang berbeda. Metode isnad cum matan bukan untuk membandingkan sebuah matan dengan al-
Qur’an, hadis shahih, dan fakta sejarah, namun untuk menganalisa kualitas riwayat teks seorang

perawi atau adanya perbedaan secara tekstual dengan riwayat lain.”

Metode isnad cum matan analysis yang ditujukan untuk mencari kembali jejak sejarah

periwayatan hadis ini, terdiri dari beberapa langkah:

e Menghimpun sebanyak-banyaknya varian yang dilengkapi dengan sanad.

e Menghimpun semua jalur sanad untuk mendeteksi common link di berbagai generasi
periwayat. Melalui dua langkah tersebut, dapat dirumuskan hipotesis mengenai sejarah
periwayatan hadis mungkin diformulasikan.

e Teks-teks dari berbagai varian tersebut dibandingkan untuk menemukan hubungan dan
perbedaan, baik dalam susunan lafadz maupun strukturnya. Langkah ini juga memungkinkan
untuk membuat suatu rumusan tentang sejarah periwayatan dari hadis yang dibicarakan.

e Membandingkan hasil analisis sanad dan matan yang dengan itu dapat disimpulkan kapan dan
dimana hadis yang dibicarakan itu disebarkan dan juga siapa yang bertanggung jawab atas
perubahan tersebut. Jika terdapat perbedaan dalam hasil analisis sanad dan matan, dalam arti
jika sanad hadis menunjukkan adanya hubungan antara berbagai varian namun masing-
masing matan (teks) dari hadis itu tidak menunjukkan hal yang sama, maka dapat disimpulkan
bahwa baik sanad maupun matan hadis tersebut cacat, baik karena kecerobohan para
periwayat atau karena perubahan-perubahan yang disengaja. Pendekatan seperti ini dapat

dikatakan sebagai pendekatan sejarah (historical approach).*

Harald Motzki mengomentari pendapat Schacht dengan menelaah pada kitab al-
Mushannaf karangan Abdurrazzaaq as-Shan’ani. Harald Motzki telah berhasil memberikan bukti
akan keotentikan teks hadis yang terdapat dalam kitab al-Mushannaf dengan kejelasan yang
kongkrit menggunakan pendekatan kritik sanad cum matan. Tidak heran jika kemudian teori
Harald Motzki tersebut menjadi fenomena langka bagi kalangan orientalis yang menjadikan rijalul

hadis sebagai salah satu kelebihannya sebagai penguat dalam penelitian kesahihan hadis.”

Motzki dalam penelaahannya terhadap kitab al-Mushannafkarya ‘Abd al-Razagq ia berhasil

membuktikan bahwa kitab hadis tersebut merupakan sumber yang otentik pada masa abad

78 Khairul Amal, “Hadith dan Sejarah...”, dalam Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, Isnad cum Matan
Analysis sebagai Metode Otentifikasi Hadis Nabi (Analisis Pemikiran Hadis Harald Motzki, h. 129.

79 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h. 129.

80 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 129.

8 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 126-127.

13 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



pertama. Adapun langkah-langkah yang dilakukan oleh Harald Motzki dalam penelaahan terhadap
kitab Musannaf; yaitu:*

e Meletakkan dating, yakni menentukan asal usul dan usia terhadap sumber sejarah yang
merupakan salah satu substansi dalam penelitian sejarah. Jika di kemudian dari teori dating
yang dilakukan peneliti terbukti tidak valid maka semua premis dan kesimpulan yang
dibangun atas sumber sejarah menjadi runtuh. Teori ini yang menjadikan epistimologi Harald
Motzki dalam merekontruksi sejarah awal Islam.

e Melakukan penelitian sebagian hadis-hadis yang terdapat dalam kitab al-Mushannaf, tidak
secara keseluruhannya. Namun, ia menggunakannya sebagai tanda penelitian terhadap hadis
nabi.

e Setelah data terkumpul, ia menganalisis sanad dan matan dengan menggunakan metode isnad
cum matan analysis dengan pendekakan traditional-historical.

e Terkait dengan materi periwayatan (matan) hadis, ia mengajukan teori external criteria dan

formal criteria of authenticity sebagai alat analisa periwayatan.
Pandangan Orientalis tentang Sejarah Tadwin al-Sunnah: Analisis Kritis

Pandangan Goldziher mengenai awal pengkodifikasian hadis menyatakan bahwa kodifikasi
resmi tidak dimulai pada masa Umar bin Abdul Aziz, melainkan melalui penulisan
kitab Muwatta' oleh Malik bin Anas (wafat 779 H), sehingga ia berkeyakinan bahwa penulisan hadis
baru dimulai pada akhir abad kedua Hijriyah. Setelah mempelajari situasi sosial dan politik umat
Islam dari abad pertama hingga ketiga Hijriyah, ia menyimpulkan bahwa hadis-hadis yang ada
merupakan hasil dari konflik politik dan perpecahan antar dinasti pada masa itu; menurutnya,
hadis-hadis tersebut mencerminkan aspirasi berbagai kelompok dan sekte yang berlomba-lomba
menjadikan Rasulullah SAW sebagai otoritas yang sah dan saksi yang memberikan legitimasi

kepada pandangan mereka.®

Pandangan Ignaz Goldziher, khususnya terkait kodifikasi awal hadis, secara umum
mencerminkan keyakinan para orientalis bahwa sunnah tidak dikodifikasikan hingga akhir abad
pertama Hijriyah, dan bahwa periwayatan lisan merupakan metode utama yang digunakan dalam
proses kodifikasi sunnah yang baru dimulai pada abad kedua Hijriyah. Selain itu, para orientalis
juga berpendapat bahwa ulama-ulama Islam berperan dalam memalsukan beberapa hadis untuk
tujuan politik atau untuk merespons kondisi sosial-politik tertentu, seperti mengatasi kerusakan

dan penyimpangan yang terjadi pada masa dinasti Umayyah.**

Goldzieher® menyatakan, "The writing down of the hadith was a very ancient method of

preserving it, and that reluctance to preserve it in written form is merely the result of later

82 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h.131-132.

85 Harun Amrullah., Sakti, lrfan Jaya. “Persepsi Orientalis terhadap Hadis: Kajian Epistemologi.” (Al-Mustafid: Jurnal of Quran
and Hadith Studies, 2025), 27.

84 Harun Amrullah., Sakti, Irfan Jaya. h. 27.

85 Rasyid Daud., et.al. “The Writing of Hadith [n The Era Of Profhet Muhammad: A Critique on Harun Nasution’s Thought.” (Al-
Jami‘ah: Journal of Islamic Studies: 2021). 194-195.

14 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



considerations. The oldest parts of the hadith material are presumably those of which it is said that they
were already preserved in writing during the first decades. There is nothing against the assumption
that the Companions and disciples wished to keep the Prophet's sayings and rulings from being
forgotten by reducing them to writing."

Goldzieher tidak keberatan dengan bukti-bukti yang mendukung terjadinya penulisan
hadis pada zaman Nabi.** Namun pendapat orientalis Goldziher dalam bukunya Dirasat Islamiyah,

menyatakan bahwa "hadis adalah suatu hasil dari pertumbuhan Islam dari aspek politik dan sosial".

Dalam bukunya Muslim Studies, Ignaz Goldziher membahas secara khusus mengenai
kodifikasi hadis (tadwin al-hadis) dan menyimpulkan bahwa proses tersebut baru dimulai pada
awal abad kedua Hijriyah. Meskipun Goldziher menemukan beberapa riwayat yang menunjukkan
adanya suhif (lembaran-lembaran catatan hadis) pada masa Nabi Muhammad SAW, ia tetap
meragukan keberadaannya secara substansial. Menurut Subhi al-Shalih, Goldziher tampaknya
memiliki dua tujuan utama dalam pandangannya ini: pertama, ia berusaha meruntuhkan
kepercayaan terhadap metode hafalan sebagai cara utama dalam menyebarkan hadis, karena pada
awal abad kedua Hijriyah, masyarakat mulai beralih dari tradisi lisan ke tradisi tulisan; dan kedua,
ia menganggap bahwa semua hadis dikarang oleh para kodifikatornya yang hanya

mengumpulkannya berdasarkan keinginan dan pandangan hidup mereka sendiri.”

Sepemahaman dengan hal itu, Isnaeni menginterpretasikan bahwa Goldziher dalam
Muslim Studies, tampak sepakat dengan pandangan sementara pemikir muslim yang menyatakan
bahwa penulisan hadis telah dilakukan sejak generasi pertama Islam. Bentuk dari hasil penulisan
tersebut adanya naskah-naskah yang dinisbahkan kepada beberapa sahabat yang disebut shahifah.
Kesepakatan Goldziher terletak pada pengakuan adanya naskah-naskah tersebut yang memuat
hadis-hadis yang disandarkan kepada Nabi. Akan tetapi penulis awal dari naskah tersebut menjadi
sesuatu yang perlu diragukan, apakah memang para sahabat itu yang melakukan penulisan ataukah
orang-orang yang datang sesudahnya lalu untuk mendapatkan legitimasi naskah itu dinisbatkan
kepada diri sahabat. Tidak bisa dipungkiri, demikian Goldziher menambahkan, bahwa generasi
awal Islam telah melakukan pemeliharaan terhadap peninggalan-peninggalan Nabi, baik al-Qur'an
maupun sunnah Nabi. Tetapi hanya bersifat lisan semata, jika ada bukti tulisan yang memuat

tentang hadis kemungkinan buatan orang yang hidup sesudah mereka.*

Seperti halnya Goldziher, William Muir juga meyakini khabar masyhur yang menyatakan
al-Zuhri sebagai orang pertama yang mengkodifikasikan hadis, namun ia meragukan bahwa
kodifikasi hadis terjadi sebelum pertengahan abad kedua Hijriyah, dan berpendapat bahwa tidak
ada korpus hadis yang otentik (mawthuqa) sebelum masa tersebut. Sementara itu, Sprenger, yang
telah menemukan dan mengedit Taqyid al-1lm karya al-Khatib al-Baghdadi pada tahun 1855

Masehi, memberikan penjelasan lebih mendalam tentang masalah kodifikasi dengan mengacu

86 Rasyid Daud., et.al. h. 195.
87 Harun Amrullah., Sakti, [rfan Jaya, h. 27.
88 [snaeni, Ahmad. h. 371.

15 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



pada sejumlah bukti dan hadis yang menunjukkan bahwa kodifikasi hadis telah dimulai sejak
zaman Nabi Muhammad SAW.*

Menanggapi pendapat Sprenger bahwa hadis sudah ditulis sejak masa Nabi, Goldziher
menilai anggapan bahwa hadis hanya diriwayatkan secara hafalan adalah lemah. Ia menemukan
hadis yang membolehkan dan yang melarang penulisan, serta athar Sahabat dan tabi'in yang saling
bertentangan. Dari situ ia menyimpulkan adanya konflik antara ahl al-hadi$ dan ahl al-ra’y, serta
berpendapat bahwa sebagian hadis dan athar dirumuskan kemudian oleh Sahabat dan generasi

setelahnya, bahkan ada hadis palsu yang dibuat untuk mendukung izin penulisan hadis.”

Goldziher menarik kesimpulan pemalsuan hadis dari beberapa fenomena: (1) materi hadis
dalam kumpulan-kumpulan yang lebih belakang tidak mempunyai acuan pada kumpulan-
kumpulan tertulis yang lebih awal; (2) banyak hadis yang saling kontradiktif, yang terlihat dari isu-
isu kontroversial yang hangat diperdebatkan dalam Islam, baik secara politik maupun doktrinal, di
mana masing-masing pihak menyebut sejumlah hadis yang dilengkapi dengan isnad-isnad yang
mengagumkan; dan (3) sahabat Nabi yang lebih muda tampak lebih mengetahui tentang Nabi, yaitu
mereka meriwayatkan hadis lebih banyak, daripada sahabat-sahabat yang lebih tua yang pasti lebih
tahu banyak tentang Nabi. Penggunaan isnad, menurut Goldziher, baru muncul belakangan ketika
para sahabat menceritakan apa yang mereka dengar dan catat kepada generasi kemudian,
meskipun ia, seperti telah dijelaskan, mengakui kemungkinan pencatatan hadis
dalam shahifah oleh sahabat. Baginya, pemalsuan hadis dimulai pada masa yang sangat awal, baik
karena alasan-alasan politik maupun doktrinal. Sementara itu, Schacht sendiri menolak otentisitas
isnad dengan teori "proyeksi mundur" (projecting back): untuk mendapatkan legitimasi dan otoritas
yang lebih tinggi, para ahli fikih abad ke-2 dan ke-3 H mengatribusikan atau mengaitkan pendapat

mereka dengan tokoh-tokoh sebelumnya, sampai kepada Nabi, sehingga membentuk isnad.”

Goldziher mendefinisikan kata a/ Mushannaf sebagai himpunan, di mana perawi yang
dimaksud dengan sanad tidak menentukan urutan kata dan isi. Namun, hubungan antara konten
dan pasangan kata yang dikutip memiliki masalah yang sama. Tema hadis tidak hanya bersifat
umum dan berkaitan dengan ritual, tetapi juga masalah biografi, sejarah dan etika.”” Kitab-kitab
hadis yang termasuk dalam kategori al-Mushannaf antara lain al-Jawami', as Sunan, al Musannafat,
al-Mustadrakat, al Mustakhraja.”

Harold Motzki juga menegaskan bahwa, minimal dalam kasus Mushannaf Abdur Razagq,
baik matan atau sanad yang mendukungnya dapat dipercaya. Hal ini tidak berarti bahwa ia tidak

mengakui pemalsuan hadis. Namun, ini lebih berarti bahwa, hanya karena ada fakta pemalsuan

89 Harun Amrullah., Sakti, lrfan Jaya. h. 27-28.

90 Harun Amrullah., Sakti, lrfan Jaya. h. 28.

9" Muhajir, Mohamad, h. 28.

92 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h. 131.
95 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h. 131.

16 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



hadis dan sanad, tidak harus ditarik konklusi bahwa semua hadis itu fiktif, atau bahwa yang asli dan

yang palsu tidak dapat dibedakan dengan beberapa derajat kepastian.*

Dalam hal ini, 'Ajjaj al-Khatib membantah tuduhan Goldziher, yang mana menurutnya
pendapat itu tidak benar, karena sejak abad pertama dan masa sahabat umat Islam telah
melakukan pembuktian terhadap hadis-hadis dan memberantas para pemalsu hadis, sehingga

mereka mengetahui mana hadis yang palsu dan sahih.”

Menurut Ajjaj al-Khatib, pembukuan sunnah secara resmi dimulai pertengahan abad ke-2
H oleh Abdul Aziz bin Marwan, gubernur Mesir, yang meminta Katsir bin Murrah menuliskan hadis
dari para sahabat. Upaya ini kemudian dilanjutkan putranya, Umar bin Abdul Aziz, yang
menginstruksikan para ulama di berbagai wilayah Islam untuk menulis dan mengkaji hadis secara
kolektif.”° Dalam kitabnya, Ajjaj al-Khatib membahas pemalsuan sunnah, faktor penyebabnya, serta
upaya sahabat dan generasi berikutnya dalam menanggulanginya. Ia juga memaparkan pendapat
orientalis yang dinilai menyesatkan sebagian kaum Muslimin, lalu membantah dan meluruskan

tuduhan-tuduhan tersebut.”

Senada dengan Taufikurrahman dan Hisyam dalam A/-Sunnah Qabla Al-Tadwin: Karya
Muhammad ‘Ajjdj al-Khatib.”® Gustiana dalam Sunnah Sebelum Tadwin: Analisis Historis atas
Pemikiran ‘Ajjaj Al-Khatib.”® Majid dalam Sejarah Pemeliharaan Hadis Nabi Prakodifikasi: Studi Kitab
As-Sunnah Qabla At-Tadwin Karya Muhammad ‘Ajaj Alkhatib (W. 1443/2021).”° Serta Chovifah,
Nabawiyah, dan Fajri dalam Kritik Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib terhadap Pandangan Orientalis

101

tentang Hadis dan Sunnah Nabi.

Sedangkan Schacht berkesimpulan bahwa hadis mulai muncul dan dikodifikasikan pada
akhir Abad pertama Hijriyyah mendekati awal abad ke-2. Menyanggah hal tersebut, Nabia Abbot
menyalahkan Schacht yang terlalu cepat menyimpulkan bahwa hukum-hukum Islam dengan dasar
hadis-hadis, baru muncul pada abad ke-2 dan ke-3. Menurutnya, pemerintahan Umayyah awal
(sebelum masa ‘Umar ibn ‘Abd al-‘Azi z), telah ada tokoh-tokoh yang menyetujui adanya
periwayatan dan kodifikasi hadis. Seperti Muawwiyah (w. 60/680), Marwan (w. 65/684) dan ‘Abd
Malik bin Marwan (w. 86/705). Dalam Muwatta’ Malik bahkan disebutkan seorang tokoh yang
bernama Abu Bakr ibn Muhammad ibn ‘Amr Ibn Hazm (w. 120/ 738), yang diperintahkan oleh

pemerintah untuk melakukan penghimpunan hadis."”

94 Muhajir, Mohamad. h. 27-28.

9% Hasibuan, Ummi Kalsum., Suryadinata, Sartika. “Telaah Kitab Al-Sunnah Qabla Al-Tadwin Karya M. ‘Ajjaj Al-Khatib.”
(Ushuluna: Jurnal llmu Ushuluddin, 2018), h. 205.

9 Hasibuan, Ummi Kalsum., Suryadinata, Sartika. h. 205.

97 Hasibuan, Ummi Kalsum., Suryadinata, Sartika. h. 205.

98 Taufikurrahman., Hisyam, Ali. (2020). “Al-Sunnah Qabla Al-Tadwin: Karya Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib.” Al-Dzikra: Jurnal
Studi [lmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits, 14(1).

9 Gustiana, N. (2025). “Sunnah Sebelum Tadwin: Analisis Historis atas Pemikiran ‘Ajjaj Al-Khatib.” Jurnal Jawahir Al-
Ahadis, 1(1).

100 Majid, Abdul UIN Sultan Aji Muhammad ldris Samarinda. (2022). “Sejarah Pemeliharaan Hadis Nabi Prakodifikasi: Studi Kitab
As-Sunnah Qabla At-Tadwin Karya Muhammad ‘Ajaj Alkhatib” (W. 1443/2021). Islamika [nside: Jurnal Keislaman dan Humaniora, 8(2).

101 Chovifah, Anisatul., Nabawiyah, Habsatun., Fajri, Bulgini. (2024). “Kritik Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib terhadap Pandangan
Orientalis tentang Hadis dan Sunnah Nabi.” Ar-Risalah: Journal Study Hadis, 1(1).

102'Wathani, S, h. 256.

17 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



Banyak sarjana Muslim kontemporer seperti Mustafa as-Siba‘l, Abu Shahbah, Muhammad
Mustafa al-Azami, dan Rif'at Fawzi membantah klaim orientalis yang menolak adanya penulisan
hadis pada masa awal Islam melalui kajian ilmiah. Dalam isu ini memang terdapat teks-teks yang
tampak bertentangan: sebagian melarang penulisan sunnah, sementara lainnya membolehkan

bahkan memerintahkannya."”®
Perbandingan Metodologis: Pendekatan Historis-Kritis dan Isnad-cum-Matn Analysis

Penelitian orientalis berbeda dari studi sarjana Timur Tengah; orientalis cenderung
memakai pendekatan modern seperti hermeneutika, antropologi, dan sosiologi, sedangkan sarjana
Timur Tengah menggunakan metode tradisional seperti syarah dan rijal hadis. Perbedaan ini
memunculkan dialektika, salah satunya kritik Ignaz Goldziher yang menilai hadis dalam Sahih al-

104

Bukhari merupakan produk generasi setelah Nabi.

Metode yang Goldziher gunakan dalam mengkaji hadits adalah metode filosofis serta kritik
historis. Pemikiran dan pandangannya tentang hadits dapat dilihat dari beberapa karyanya,
khususnya Muslim Studies.”® Menurut Prof. Dr. Muhammad Mustafa Azami (guru besar Ilmu Hadis
Universitas King Saud Riyadh) dalam bukunya Studies in Early Hadith Literature, mengatakan tidak

ada bukti-bukti historis yang mempertahankan teori Goldziher dan justru kebalikannya.*®

Azami menyatakan bahwa Imam al-Bukhari adalah ulama hadis yang paling ketat dalam
menetapkan syarat kesahihan dan sangat teliti dalam periwayatan. Karena itu, para ulama
kemudian menempatkan Sahih al-Bukhari sebagai kitab hadis paling otoritatif di antara karya-
karya yang mu‘tabar.””” Menurut Imam al-Bukhari, suatu hadis dinilai sahih apabila memenuhi

syarat-syarat tertentu yang telah ditetapkannya:

1) Perawinya harus muslim, shadiqg, berakal sehat, tidak mudallis, tidak Mukhtalit, adil, dhabit
(kuat hafalannya atau terpelihara catatannya), sehat panca indra, tidak suka ragu-ragu dan
memiliki i’tikad yang baik dalam meriwayatkan hadis.

2) Sanadnya bersambung sampai kepada Nabi Saw.

3) Matannya tidak syaz dan tidak muallalah™

Menurut Imam al-Bukhari, perawi hadis harus semasa (mu‘asirah), pernah bertemu (liga’),
dan terbukti mendengar langsung dari gurunya (tsubut al-sima°). Jumhur menilai Sahih al-Bukhari

lebih otentik daripada Sahih Muslim karena keunggulan pribadi al-Bukhari dan ketatnya

105 Rasyid Daud., et.al. State Islamic University (UIN) Syarif Hidayatullah, STID M. Natsir, University of Malaya, International
Islamic University Malaysia. “The Writing of Hadith In The Era Of Profhet Muhammad: A Critique on Harun Nasution’s Thought.” h.
195..

104 Hera, Suka Helma UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. :Kritik Ignaz Goldziher dan Pembelaan Musthofa Al-Azami terhadap
Hadis dalam Kitab Sahih Al-Bukhari.” (Jurnal Living Hadis: 2020), h. 136.

105 Rohman, Abdul,, et al. Problem Otentitas Hadis, “Kritik Musthafa Azami terhadap Pemikiran Ignaz Goldziher,” (Zawiyah:
Jurnal Pemikiran [slam: 2021), h. 184.

106 Hera, Suka Helma, h. 136.

107 Hera, Suka Helma,. h. 136.

108 Hera, Suka Helma, h. 136.

18 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



metodenya, terutama dalam memastikan kesinambungan sanad melalui bukti pertemuan langsung

109

antara guru dan murid, meskipun hanya sekali.

Peneliti modern seperti Harald Motzki menawarkan pendekatan yang lebih holistik,
dengan memperhitungkan faktor sosial, politik, dan budaya dalam proses legitimasi hadis. Dalam
bukunya The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Figh before the Classical Schools (2002),
Motzki menekankan bahwa untuk memahami hadis secara lebih komprehensif, kita perlu
melihatnya dalam kerangka evolusi sosial-politik pada awal Islam. Menurut Motzki legitimasi hadis
tidak hanya bergantung pada keaslian teknis, tetapi juga dipengaruhi oleh keputusan-keputusan
politik dan kebutuhan sosial yang ada pada saat itu. Pendekatan ini memberikan perspektif baru

dalam studi hadis yang lebih memperhatikan dinamika sejarah dan politik Islam awal.™
Evaluasi Kritik Orientalis terhadap Sanad, Matan, dan Proses Pembentukan Hadis

Evaluasi Kritik Teori Isnad

Dalam tradisi Islam, otentisitas hadis bertumpu pada sanad dan matan. Sanad sangat
penting karena tanpa sanad siapa pun bisa menisbatkan perkataan kepada Nabi, sedangkan
matan adalah isi riwayat. Hadis dinilai otentik bila dapat dipertanggungjawabkan secara historis
dan memenuhi syarat: sanad bersambung hingga Nabi, diriwayatkan perawi yang adil, serta

bebas dari syaz dan ‘illah, baik pada sanad maupun matan.™

Ignaz Goldziher menyatakan secara kontroversial bahwa pesatnya pertumbuhan
jumlah hadis pada abad ke-3 H ditandai membengkaknya jumlah perawi dalam sanad
disebabkan pemalsuan matan secara besar-besaran. Alasannya, pada masa awal Islam hadis
lebih banyak diriwayatkan secara lisan tanpa melibatkan dokumen tertulis dalam

transmisinya.”

Membantah Goldziher, Nabia Abbott menyatakan bahwa perkembangan hadis pada
abad ke-3 H bukan akibat maraknya pemalsuan matan, melainkan karena semakin

berkembangnya jalur isnad. Abbot Menulis:

“...the tradition of Muhammad as transmitted by his Companions and their Successors were, as a
rule, scrupulously scrutinized at each step of the transmission, and that the so called phenomenal
growth of Tradition in the second and the third centuries of Islam was not primarily growth of
content, so far as the hadith of Muhammad and the hadith of the Companion are concerned, but
represent largely the progressive increase in parallel and multiple chains of transmission”."

“..Hadits Nabi sebagaimana ditransmisikan oleh para Sahabatnya dan tabi'in, sudah sangat
teratur, teliti dan cermat dalam setiap langkah transmisi, dan bahwa apa yang disebut fenomena
pertumbuhan hadits pada abad kedua dan ketiga Islam bukanlah pertumbuhan isi hadits/

jumlah hadits Nabi itu sendiri. Sejauh ini menyangkut hadits nabi sahabat selalu menjadi

109 Hera, Suka Helma, h. 137.

0 Muslim, M. A., Chintya, A., & lman, M. K. h. 173,
"Wathani, S. h. 254.

"2 Wathani, S. h. 256.

3 Wathani, S. h. 257.

19 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



perhatian utama. Yang terjadi pada abad kedua dan ketiga memperlihatkan adanya peningkatan
dan progressifitas/kemajuan rantai transmisi periwayatan hadits secara parallel dan berganda”

Untuk menguatkan pernyataannya, Abbot mencontohkan apa yang difahami dari
progressif sanad, atau ia sering menyebutnya sebagai geometric progression. Seorang shahabat
meriwayatkan satu hadis kepada dua orang tabi'in dan dua orang ini meriwayatkan hadis yang
sama kepada dua orang periwayat hadis pada generasi berikutnya. Jika rangkaian periwayatan
ini terus berlanjut hingga generasi (thabaqah) keempat dan kedelapan yang mewakili generasi
al-Zuhri dan Ibnu Hanbal, maka pada generasi keempat, jumlah isndd mencapai angka 16 dan
pada generasi kedelapan, jumlah itu berlipat ganda hingga 256 jalur. Inilah yang ia sebut dengan

penerapan deret ukur matematis (geometric progression).™

Bagi Abbot -dalam mengcounter Goldziher- menegaskan bahwa Isndd meskipun dalam
rantai periwayatannya mengalami ‘ledakan’, namun matan hadisnya tidak bertambah.
Faktanya, bertambahnya jumlah sanad tidak diikuti oleh bertambahnya isi matan hadis. Teori
ini menjadi bantahan terhadap Goldziher yang menyatakan pemalsuan hadis dibuktikan oleh

pembengkakan matan pada abad ke-2 dan ke-3 H."

Meski pada masa ‘Umar pernah ada larangan penulisan hadis, kenyataannya sejumlah
sahabat seperti ‘Abdullah bin ‘Amr bin al-‘Ash, Abu Hurairah, Ibn ‘Abbas, dan Anas bin Malik
memiliki koleksi hadis tertulis yang diwariskan ke generasi berikutnya, bahkan satu dokumen
bisa memuat ratusan hadis. Fenomena ini disebut Nabia Abbott sebagai konsep explosive isnad,
yakni pertumbuhan jalur periwayatan secara geometris; secara matematis, periwayatan

beberapa hadis saja dapat melibatkan ribuan nama sahabat dalam rantai isnadnya. "

Nabia juga menawarkan teori dalam isnad untuk mengcounter Goldziher dan Schcht,
Bagi Abbot, dalam proses proliferasinya, Isnad memiliki konsep ‘Isnad Family' dan ‘NonFamily'."
“Family isnad” merujuk pada jalur periwayatan hadis melalui hubungan keluarga atau kerabat
dekat antar perawi, misalnya Ibn Sirin yang memiliki hubungan kekerabatan dengan Anas bin
Malik. Pola ini dapat berlangsung hingga tiga generasi (fulan dari ayahnya dari kakeknya) atau
kadang satu generasi melalui kerabat lain seperti keponakan. Family isnad tersebar melalui
sahabat-sahabat besar seperti Anas bin Malik, Zaid bin Tsabit, Ibn ‘Umar, Ibn ‘Amr bin al-‘Ash,
Ibn ‘Abbas, dan ‘Urwah bin al-Zubair, dan diakui dalam tradisi keilmuan Islam; sejumlah hadis
yang diriwayatkan melalui jalur keluarga tepercaya ini termasuk dalam kategori yang memenuhi

syarat penerimaan hadis."®

Evaluasi Kritik Teori Penulisan Hadis
Golziher dalam kajiannya mengenai hadits Nabi adalah pembahasan mengenai penulisan

Hadits Nabi. Ignaz Goldziher memandang bahwa materi-materi hadis yang terdapat dalam koleksi

M Wathani, S. h. 257-258.
S Wathani, S. h. 258.
6 Wathani, S. h. 258.
"7 Wathani, S. h. 259.
8 Wathani, S. h. 259.

20 | Jurnal EI-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



hadis belakangan tidak memiliki rujukan (referense) dalam koleksi hadits yang tertulis yang lebih
awal. Selain itu, terminologi-terminologi dalam isnad tadisi Islam -semisal: sami’na, haddatsana dll-
juga menguatkan menunjukkan bahwa periwayatan hadis dilakukan secara lisan dan bukan
berdasarkan sumber tertulis. Seperti orientalis lain yang menilai tradisi Islam lebih bertumpu pada
hafalan daripada tulisan, Goldziher juga mempertanyakan sumber tertulis. Karena itu, ia
meragukan validitas tradisi lisan dalam transmisi hadis; tanpa dukungan tulisan, hafalan

19

dianggapnya tidak dapat diverifikasi secara baku.

Logika Goldziher digunakan untuk menguatkan keraguannya terhadap penulisan hadis
Nabi. Menanggapi hal itu, Nabia Abbott menegaskan bahwa tradisi penulisan hadis berkembang
seiring tradisi lisan dan telah ada sejak masa awal, dibuktikan oleh catatan-catatan hadis milik para

sahabat, baik yang bersifat resmi maupun tidak resmi."””

Dengan demikian, Nabia meyakini bahwa hadis telah ditulis pada periode awal. Salah satu
bukti dari sekian banyak naskah hadis yang ditulis oleh para sahabat dan tabiin adalah naskah
Hammam bin Munabbih (40-131/132 H), seorang tabiin Yaman yang menerima hadis dari gurunya,
Ab{i Hurairah. Naskah Hammam ini kemudian dikenal sebagai Shahifah Hammam bin Munabbih
yang ditemukan oleh Muhammad Hamidullah di Damaskus, Syria dan di Berlin, Jerman. Shahifah
Hammam ini berisi 138 hadis tanpa disertai daftar isi dan diyakini telah ditulis sekitar pertengahan
abad pertama hijrah. Dengan ditemukannya naskah-naskah hadis pada periode awal, Nabia
membantah pendapat Ignaz Goldziher bahwa sebagian besar hadis diriwayatkan hanya melalui

lisan dan tidak melibatkan dokumen tertulis.”™
SIMPULAN DAN SARAN

Berdasarkan hasil analisis, penelitian ini menegaskan bahwa kritik orientalis terhadap hadis
tidak bersifat tunggal dan seragam. Ignaz Goldziher dan Joseph Schacht merepresentasikan
paradigma skeptis-radikal yang memandang hadis sebagai produk konstruksi sosial politik pasca
Nabi dan meragukan historisitas sanad serta proses tadwin al-sunnah. Sebaliknya, Harald Motzki
menghadirkan pendekatan middle ground melalui metode isnad-cum-matn analysis yang membuka
kemungkinan pelacakan sebagian hadis hingga lapisan awal tradisi Islam. Perbedaan epistemologis
ini menunjukkan adanya pergeseran paradigma dalam studi orientalis, dari skeptisisme

menyeluruh menuju verifikasi historis yang lebih metodologis.

Kajian ini juga menunjukkan bahwa banyak asumsi orientalis, khususnya Goldziher dan
Schacht muncul akibat generalisasi metodologis, keterbatasan sumber, serta penggunaan
pendekatan eksternal yang mengabaikan kerangka keilmuan hadis klasik. Kritik dan sanggahan
para sarjana Muslim, seperti Muhammad Mustafa al-Azami, Nabia Abbott, dan ‘Ajjaj al-Khatib,

membuktikan bahwa tradisi kritik sanad dan matan telah berkembang sejak masa awal Islam dan

"9 Wathani, S. h. 260-261.
120 Wathani, S. h. 261.
2"Wathani, S. h. 263.

21| Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026



mampu membedakan antara hadis sahih dan palsu. Dengan demikian, klaim bahwa seluruh hadis

merupakan hasil fabrikasi historis tidak dapat dipertahankan secara ilmiah.

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan pendekatan kritik hadis yang
lebih integratif dengan memadukan metodologi klasik ulama hadis dan pendekatan historis-kritis
modern secara proporsional. Dialog akademik antara tradisi keilmuan Islam dan studi orientalis
perlu terus diperluas agar menghasilkan pemahaman yang lebih objektif, seimbang, dan
komprehensif mengenai sejarah hadis. Selain itu, kajian berbasis sumber primer dan analisis
filologis mendalam sangat diperlukan guna memperkuat posisi studi hadis dalam diskursus

akademik global.

DAFTAR REFERENSI (MINIMAL 10 REFERENSI)

Ahmad, Abu Dzar., Mohd Azmi, Mohammad Haafiz Aminuddin. “Pemikiran Rapuh Joseph Schacht
Terhadap Kritikan Hadith: Tumpuan Terhadap Isu Tadwin Al-Hadith.” Jurnal Al-

Sirat,19(1). 2021. https://doi.org/10.64398/alsirat.vigi1.21
Amrullah.,, Harun, Amrullah., Sakti, Irfan Jaya. “Persepsi Orientalis terhadap Hadis: Kajian

Epistemologi.” Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies, 2025. 4(1).
https://doi.org/10.30984/mustafid.v4i1.1208

Anwar, Latifah. “Hadis dan Sunnah Nabi dalam Perspektif Joseph Schacht.” Al-Bayan: Jurnal Ilmu
Al-Qur’an Dan Hadist, 3(2)/. 2020. https://doi.org/10.35132/albayan.v4iz.01

Apriyani, F., Nur Amin, M., Ikhwanuddin, I., & Kholil, A. M. “Kritik Al-Maraghi Atas Pendapat Ignaz
Goldziher dalam Buku Introduction to Islamic Theology and Law.” Tajdid: Jurnal Ilmu

Ushuluddin, 22(1). 2023. https://doi.org/10.30631/tjd.v22i1.334

Azami, M. M. “Hadis Nabawi dan Sejarah Kodifikasinya (H. A. M. Yaqub, Penerj.).” Jakarta: Pustaka
Firdaus. 2014.

Chovifah, Anisatul., Nabawiyah, Habsatun., Fajri, Bulgini. “Kritik Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib
terhadap Pandangan Orientalis tentang Hadis dan Sunnah Nabi.” Ar-Risalah: Journal Study
Hadis, 1(1). 2024.

Fahri, Hervin. “Kontroversi tentang Otentisitas Hadits dan Upaya Ulama untuk Membela
Otentisitasnya.” Al Hikmah Jurnal Studi Keislaman, 4(1). 2014.

Fajri, Nurul. Metode Komparatif dalam Studi Islam. jurnal Studi Islam 8(2). 2020.

Gustiana, N. “Sunnah Sebelum Tadwin: Analisis Historis atas Pemikiran ‘Ajjaj Al-Khatib.” Jurnal
Jawahir Al-Ahadis, 1(1). 2025.
https://ejournal.uinbukittinggi.ac.id/index.php/jawahir/article /view/q88

Habibi, M. Dani. Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. “Pandangan Ignaz Goldziher
terhadap Asal-Usul Munculnya Hadis Nabi Muhammad Saw.” Aktualita: Jurnal Penelitian
Sosial Keagamaan, 10(2) 2020.
https://ejournal.annadwah.ac.id/index.php/aktualita/article/view/20

22 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026


https://doi.org/10.64398/alsirat.v19i1.21
https://doi.org/10.30984/mustafid.v4i1.1208
https://doi.org/10.35132/albayan.v4i2.91
https://doi.org/10.30631/tjd.v22i1.334
https://ejournal.uinbukittinggi.ac.id/index.php/jawahir/article/view/9885
https://ejournal.annadwah.ac.id/index.php/aktualita/article/view/203

Hasibuan, Ummi Kalsum., Suryadinata, Sartika. “Telaah Kitab Al-Sunnah Qabla Al-Tadwin Karya M.
‘Ajjaj Al-Khatib.” Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 4(2), 2018.

Hera, Suka Helma UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. “Kritik Ignaz Goldziher dan Pembelaan Musthofa
Al-Azami terhadap Hadis dalam Kitab Sahih Al-Bukhari.” Jurnal Living Hadis 5(1). 2020.
https://doi.org/10.14421/livinghadis.2020.2310

Idris. “Hadis dan Orientalis: Perspektif Ulama Hadis dan Orientalis tentang Hadis Nabi.” Depok:
Kencana. Cetakan Kesatu. 2017.

Isnaeni, Ahmad IAIN Raden Intan Lampung. “Pemikiran Goldziher dan Azami Tentang Penulisan
Hadis.” Jurnal Kalam, 6(2). 2012. https://doi.org/10.24042/klm.v6iz.411

Lutfia, N. N,, Sari, S. 1., Hidayah, T. A., Heriani, Y., & Haq, M. Z. “Pemikiran Orientalis Ignaz Goldziher
terhadap Hadis dan Sunnah.” Alhamra Jurnal Studi Islam,3(2). 2022.
https://doi.org/10.30595/ajsi.v3i2.13839

Majid, Abdul UIN Sultan Aji Muhammad Idris Samarinda. “Sejarah Pemeliharaan Hadis Nabi
Prakodifikasi: Studi Kitab As-Sunnah Qabla At-Tadwin Karya Muhammad ‘Ajaj Alkhatib
(W. 1443/2021).” Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora, 8(2). 2022.

Muhajir, Mohamad Universitas Mummadiyah Yogyakarta. “Hadis di Mata Orientalis.” Jurnal Tarjih
14(1). 2017. https://jurnal.tarjih.or.id/index.php/tarjih/article/view/14.102

Muslim, M. A., Chintya, A., & Iman, M. K. “Pandangan Harald Motzki tentang Evolusi Tradisi Hadjis:
Antara Fakta Sejarah dan Proses Legitimasi.” An-Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan,
Budaya Dan Sosial, 12(1). 2025. https://doi.org/10.36835/annuha.vi2ii.735

Oktaviani, Salma, UIN Sunan Gunung Djati Bandung. “Pemikiran Joseph Schacht terhadap Hadis.”
1-12. 2023. https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/tammat/

Pahrudin, Ade. “Pengaruh Orientalis Goldziher dalam Studi Hadis Kontemporer di
Indonesia.” Refleksi: ~ Jurnal ~ Kajian =~ Agama  Dan  Filsafat, 20(1). 2021.
https://doi.org/10.15408/ref.v20i1.20180

———, Ade UIN Syarif Hidayatullah JakartaIndonesia. “Kontribusi Orientalis terhadap Studi Hadis
Kontemporer Di Indonesia: Teori, Respons dan Sikap Sarjana Hadis.” Refleksi: jurnal
Kajian Agama dan Filsafat, 22(2). 2023. https://doi.org/10.15408 /ref.v22i2.31923

Rasyid Daud.,, et.al. State Islamic University (UIN) Syarif Hidayatullah, STID M. Natsir, University of
Malaya, International Islamic University Malaysia. “The Writing of Hadith In The Era Of
Profhet Muhammad: A Critique on Harun Nasution’s Thought.” Al-Jami‘ah: Journal of
Islamic Studies. 59(1). 2021.

Rohman, Abdul,, et al. “Problem Otentitas Hadis (Kritik Musthafa Azami terhadap Pemikiran Ignaz
Goldziher).” Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 7(1). 2021
https://doi.org/10.31332/zjpi.v7i1.3008

Salim, Irfan. “Hadis dan Orientalisme: Studi terhadap Tadwin Hadis Menurut Para Orientalis.”
Jurnal Al-Qalam, 24(1). 2007

Sugiyono. “Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D.” Bandung: Alfabeta. 2019.

23| Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026


https://doi.org/10.14421/livinghadis.2020.2310
https://doi.org/10.24042/klm.v6i2.411
https://doi.org/10.30595/ajsi.v3i2.13839
https://jurnal.tarjih.or.id/index.php/tarjih/article/view/14.102
https://doi.org/10.36835/annuha.v12i1.735
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/tammat/
https://doi.org/10.15408/ref.v20i1.20180
https://doi.org/10.15408/ref.v22i2.31923
https://doi.org/10.31332/zjpi.v7i1.3008

Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. “Isnad cum Matan Analysis sebagai
Metode Otentifikasi Hadis Nabi (Analisis Pemikiran Hadis Harald Motzki).” Jurnal Studi

Hadis Nusantara, (4). 2022.

Taufikurrahman., Hisyam, Ali. “Al-Sunnah Qabla Al-Tadwin: Karya Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib.” Al-
Dzikra:  Jurnal — Studi Ilmu  Al-Quran  Dan  Al-Hadits, 14(1). 2020.
http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/al-dzikra

Vachruddin, Vrisko Putra. “Analisis Faktor Koneksitas Kritik Hadis antara Ignaz Goldziher dan
Joseph Schacht.” Multidisciplinary Indonesian Center Journal (MICJO). 2024.
https://doi.org/10.62567/micjo.v1i1.20

Wathani, S. “Melawan Teori Otentisitas Hadits: (Counter Discourse Nabia Abbot Terhadap Teori
Ignaz Goldziher).” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin dan Filsafat, 15(2). 2020.
https://doi.org/10.24239/rsy.v15i2.48

Zed, Mestika. “Metode Penelitian Kepustakaan.” Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 2008

24 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026


http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/al-dzikra
https://doi.org/10.62567/micjo.v1i1.20
https://doi.org/10.24239/rsy.v15i2.485

