
JURNAL EL-BADR 
http://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr 

e-ISSN : 3064-0504 

Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

 

1 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

 

Kritik Orientalis terhadap Hadis: Analisis Epistimologis 
Pemikiran Goldziher, Schacht, dan Motzki 

Yusni Fauzi1, Lani Lasna Ulhaq2, Muhammad Nur Shidiq3 
1Ilmu Hadis, Institut Agama Islam Persis Garut, Indonesia 

2 Ilmu Hadis, Institut Agama Islam Persis Garut, Indonesia 
3 Ilmu Hadis, Institut Agama Islam Persis Garut, Indonesia 

1 yusnifauzi@iaipersisgarut.ac.id, , 2Lanilasnaulhaq@iaipersisgarut.ac.id , 3mnurshiddiq@iaipersisgarut.ac.id 

 

INFO ARTIKEL  Abstract:  Orientalist studies of hadith since the late 19th century, especially through the work of Ignaz 

Goldziher, Joseph Schacht, and Harald Motzki, have had a significant influence and triggered debate in 

modern hadith studies. Goldziher and Schacht view most of the hadith as a post-Prophetic socio-political 

construct and cast doubt on the historicity of the tadwīn al-sunnah process, emphasizing external criticism 

as well as a skeptic-radical approach. In contrast, Motzki offers a more moderate approach through the 

isnād--matn analysis method, which allows the tracing of parts of the hadith to the early layers of Islamic 

tradition. These epistemological differences make orientalist criticism important to be reviewed within the 

historical framework of the codification of hadith. This research aims to analyze comparatively the 

epistemological foundations, methods of criticism, and historical assumptions of the three figures, as well 

as their implications for the historical understanding of tadwīn al-sunnah. The method used is qualitative-

based literature studies, with the main sources being books and articles in academic journals, including the 

response of Muslim scientists to orientalism. The analysis was carried out using historical-critical and 

epistemological approaches. The results of the study show that the orientalist approach is not monolithic; 

while Goldziher and Schacht emphasize historical skepticism, Motzki opens up the space for methodological 

hadith verification. In conclusion, orientalist criticism enriches the hadith discourse, but it requires rigorous 

historical and philological verification and an integrative approach. 

Abstrak:  Kajian orientalis terhadap hadis sejak akhir abad ke-19, terutama melalui karya Ignaz 

Goldziher, Joseph Schacht, dan Harald Motzki, telah memberi pengaruh signifikan sekaligus memicu 

perdebatan dalam studi hadis modern. Goldziher dan Schacht memandang sebagian besar hadis 

sebagai konstruksi sosial-politik pasca-Nabi dan meragukan historisitas proses tadwīn al-sunnah, 

dengan menekankan kritik eksternal serta pendekatan skeptis-radikal. Sebaliknya, Motzki menawarkan 

pendekatan yang lebih moderat melalui metode isnād-cum-matn analysis, yang memungkinkan 

penelusuran sebagian hadis hingga lapisan awal tradisi Islam. Perbedaan epistemologis ini menjadikan 

kritik orientalis penting untuk dikaji ulang dalam kerangka sejarah kodifikasi hadis. Penelitian ini 

bertujuan menganalisis secara komparatif landasan epistemologis, metode kritik, dan asumsi historis 

ketiga tokoh tersebut, serta implikasinya terhadap pemahaman sejarah tadwīn al-sunnah. Metode yang 

digunakan adalah kualitatif berbasis studi kepustakaan, dengan sumber utama berupa buku dan artikel 

jurnal akademik, termasuk respons ilmuwan Muslim terhadap orientalisme. Analisis dilakukan 

menggunakan pendekatan historis-kritis dan epistemologis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pendekatan orientalis tidak bersifat monolitik; sementara Goldziher dan Schacht menekankan 

skeptisisme historis, Motzki membuka ruang verifikasi hadis secara metodologis. Kesimpulannya, kritik 

orientalis memperkaya diskursus hadis, namun memerlukan verifikasi historis dan filologis yang ketat 

serta pendekatan integratif. 

Riwayat Artikel: 

Diterima: 20/01/26 

Disetujui: 31/01/26 

 

Kata Kunci: 

orientalis ; 

hadis ; 

goldziher ; 

schacht ; 

motzki ; 

 

                                              ——————————   ◆   —————————— 

 

PENDAHULUAN  

Penelitian terhadap keontetikan hadis tidak hanya dilakukan oleh kalangan umat Islam 

yang dijadikan sebagai sandaran atau landasan peran penting hadis sebagai sumber teologis, tetapi 

juga dilakukan oleh para kaum orientalis dengan tujuan dan kepentingannya yang berbeda, seperti 

http://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr
mailto:1Febriharyadi@gmail.com
mailto:yusnifauzi@iaipersisgarut.ac.id,%20Lanilasnaulhaq@iaipersisgarut.ac.id
mailto:2Lanilasnaulhaq@iaipersisgarut.ac.id
mailto:mnurshiddiq@iaipersisgarut.ac.id


2 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

kepentingan sejarah (historical interest).1 Orientalis berasal dari kata Orient (Prancis) yang berarti 

“Timur”. Secara etnologis merujuk pada bangsa-bangsa Timur, dan secara geografis menunjuk 

wilayah dunia bagian Timur. Orientalisme adalah paham atau kajian tentang dunia ketimuran, 

khususnya yang berkaitan dengan Arab dan Islam. Adapun orientalis adalah para sarjana yang 

menjadikan Islam, kebudayaan Islam, negeri-negeri Arab, dan bahasa Arab sebagai objek studi 

mereka.2. Istilah orientalisme mulai digunakan pada abad ke-18 untuk menyebut gerakan 

pengkajian tentang dunia Timur. Orientalisme kemudian dipahami sebagai paham atau aliran 

sarjana Barat yang meneliti berbagai hal terkait bangsa-bangsa Timur beserta lingkungannya 

dengan metode dan pendekatan khas Barat.3 

Ada beberapa hal yang melatarbelakangi orientalisme, Pertama4 perang salib, hal ini 

mengakibatkan bangsa barat menaruh dendam terhadap dunia Islam. Kedua,5 persentuhan barat 

dengan perguruan tinggi Islam. Seperti perguruan tinggi kairawan pada masa keemasannya antara 

abad ke-12 sampai ke-15 Masehi yang menarik minat mahasiswa Eropa. Ketiga,6 adanya kepentingan 

penjajahan dan misionarisme seperti orientalis yang memecah perjuangan rakyat Aceh, Snouck 

Hurgronje7 dari belanda dengan bukunya Revre Coloniale Internationale tahun 1886 M. Al-Al-Sibā‘ī8 

menyebut dua faktor utama, faktor religius yang merupakan motif utama9 dan faktor politis-

kolonialis10-imperialis,11 Akkase Teng menambahkan adanya motif ekonomi.12 

Awal munculnya orientalisme dalam konteks Islam ditandai dengan penerjemahan Al-

Qur’an ke bahasa Latin pada abad ke-12 M atas wewenang Peter Agung untuk menerjemahkan teks 

Arab. Namun, perkembangan selanjutnya justru diwarnai penyimpangan, seperti munculnya kisah-

kisah tidak pantas tentang Nabi Muhammad, tuduhan bahwa beliau mengaku Tuhan, pendusta, 

penggoda wanita, bahkan disebut murtad, tukang sihir, serta berbagai cerita aneh dan terjemahan 

lain yang merendahkan Islam.13 

Salah satu faktor munculnya penghinaan terhadap umat Islam adalah dampak Perang Salib, 

konflik antara Kristen Barat dan Islam yang berlangsung pada 1096–1291 M (abad ke-11–13) dan 

berakhir dengan kekalahan pasukan Kristen.14 Pasca kekalahan Perang Salib, Barat bangkit melalui 

semangat Renaisans, terdorong mempelajari peradaban Islam demi kemajuan, yang kemudian 

berubah menjadi upaya membatasi pengaruh Islam di wilayah Barat.15 

 
1 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. “Isnad cum Matan Analysis sebagai Metode Otentifikasi Hadis Nabi 

(Analisis Pemikiran Hadis Harald Motzki).” Jurnal Studi Hadis Nusantara, 2022, h. 126. 
2Vachruddin, Vrisko Putra. “Analisis Faktor Koneksitas Kritik Hadis antara Ignaz Goldziher dan Joseph 

Schacht.” (Multidisciplinary Indonesian Center Journal (MICJO): 2024), h.138 
3 Vachruddin, Vrisko Putra. h. 138. 
4 Ade Pahrudin. Pengaruh Orientalis Goldziher dalam Studi Hadis Kontemporer di Indonesia.” (Refleksi: Jurnal Kajian Agama 

Dan Filsafat: 2021), h. 52 
5 Ade Pahrudin.  h. 52 
6 Ade Pahrudin, h. 52 
7 Ade Pahrudin. h. 52 
8 Ade Pahrudin. h. 52 
9 Ade Pahrudin. h. 52 
10 Ade Pahrudin. h. 52 
11 Ade Pahrudin. h. 52 
12 Ade Pahrudin. h. 52 
13 Apriyani, F, Nur Amin, M, Ikhwanuddin, I., & Kholil, A. M. “Kritik Al-Maraghi Atas Pendapat Ignaz Goldziher dalam Buku 

Introduction to Islamic Theology and Law.” (Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin: 2023), h. 56. 
14 Apriyani, F, Nur Amin, M, Ikhwanuddin, I., & Kholil, A. M.  h. 56. 
15 Apriyani, F, Nur Amin, M, Ikhwanuddin, I., & Kholil, A. M. h. 56. 



3 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Dalam sejarahnya dengan kajian Islam, orientalisme melewati tiga masa: (1) masa kejayaan 

Islam, (sebelum perang salib) orientalisme pada masa ini dicirikan dengan proses transfer 

pengetahuan dari dunia Islam ke Eropa, (2) masa perang salib sampai masa pencerahan di Eropa; 

pada masa ini Islam sebagai objek kajian secara sistematis, cenderung mendiskreditkan Islam; (3) 

masa pencerahan di Eropa sampai sekarang, orientalisme di masa ini mulai bergeser ke ranah 

intelektual murni tujuannya untuk mempelajari dunia Timur (Islam) secara objektif.16 Arina haqan 

menyebut periode ini dengan periode toleransi,17 yaitu mulai akhir abad 17-18. Dalam kalangan ini 

disebut dengan kelompok Revisionist, karena berusaha menjauhkan kajian keislaman dari 

kepentingan institusi politik. 

Ada pula pendapat bahwa orientalisme muncul seiring kebangkitan Eropa, ditandai 

berdirinya pusat studi dan universitas di kota-kota besar seperti London, Paris, Leiden, dan Berlin 

pada abad ke-16 M, serta mulai diajarkannya bahasa Arab di universitas seperti Cambridge (1632) 

dan Oxford (1638).18 Gambaran studi hadis pada masa ini sekedar dalam penggambaran pribadi 

Muhammad yang divisualisasikan secara negatif, berlangsung hingga abad ke-16. Hal ini karena 

para orientalis ketika itu lebih mencurahkan perhatiannya pada studi al-Quran dibanding hadis 

secara spesifik.19  

Kemudian studi orientalis terhadap Islam berlanjut pada abad ke-19 M hingga 20 M, 

perhatian sarjana Barat dalam mengkaji Timur semakin memperlihatkan eksistensinya, salah 

satunya di bidang studi hadis.20 Ini juga didukung oleh keberadaan lembaga atau universitas yang 

konsen dalam studi ketimuran (Islam). Salah satu bukti konkrit kajian dalam studi hadis ini terlihat 

dari karya-karya yang mereka telurkan.21  

Orientalisme mencakup berbagai cabang ilmu yang mengkaji bangsa-bangsa Timur dalam 

aspek agama, bahasa, ilmu, sastra, seni, dan lainnya. Istilah “dunia Timur” merujuk pada wilayah 

yang oleh Barat dianggap berada di sebelah timur Eropa, yang dibagi menjadi tiga kawasan: Timur 

Dekat, Timur Tengah, dan Timur Jauh.22  

Salah satu disiplin ilmu Islam yang dikaji dalam orientalisme adalah hadis Nabi, mencakup 

matan, validitas isnad, otentisitas terkait tadwin, serta kritik matan. Tokoh orientalis yang menonjol 

dalam studi hadis antara lain Ignaz Goldziher dan Joseph Schacht, disertai nama lain seperti Muir, 

Nabia Abbott, F. Sezgin, G.H.A. Juynboll, H. Motzki, dan J. Robson.23 

Hadis memiliki posisi istimewa sebagai sumber ajaran Islam kedua setelah al-Qur’an. 

Karena al-Qur’an bersifat global, hadis sebagai rekaman perkataan, perbuatan, dan ketetapan Nabi 

berfungsi menjelaskan dan menafsirinya. Kedudukan ini sejalan dengan peran Nabi sebagai 

pembawa wahyu, sehingga ketaatan kepada Allah dalam al-Qur’an sering disandingkan dengan 

ketaatan kepada Nabi.24 Meski hadis menempati posisi sentral dalam tradisi keilmuan Islam, Ignaz 

 
16 Ade Pahrudin.  h. 53. 
17 Ade Pahrudin. h. 53. 
18 Ade Pahrudin. h. 53. 
19 Ade Pahrudin. h. 53. 
20 Ade Pahrudin. h. 53. 
21 Ade Pahrudin. h. 53. 
22 Muhammad Al-Dasuqi dalam Salim, Irfan. “Hadis dan Orientalisme: Studi terhadap Tadwin Hadis Menurut Para Orientalis.” 

(Jurnal Al-Qalam: 2007) h. 2. 
23 Salim, Irfan. “Hadis dan Orientalisme: Studi terhadap Tadwin Hadis Menurut Para Orientalis.” h. 2. 
24 Muhajir Mohamad, “Hadis di Mata Orientalis.” (Jurnal Tarjih, Universitas Mummadiyah Yogyakarta: 2017), 20 



4 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Goldziher menyatakan bahwa banyaknya hadis dalam berbagai koleksi justru menimbulkan sikap 

skeptis. Joseph Schacht bahkan berpendapat banyak hadis sulit dianggap otentik karena disisipkan 

oleh para ahli hadis pada paruh pertama abad ke-2 Hijriah dengan motif tertentu.25  

Artikel ini bertujuan menganalisis konstruksi epistemologis kritik hadis menurut Ignaz 

Goldziher, Joseph Schacht, dan Harald Motzki melalui telaah pemikiran mereka. Kajian ini 

menguraikan pandangan mereka tentang sejarah tadwīn al-sunnah, khususnya keotentikan sanad, 

fungsi matan, dan perkembangan awal hadis. Penelitian juga membandingkan pendekatan historis-

kritis Goldziher dan Schacht dengan metode isnad-cum-matn Motzki untuk melihat pergeseran 

paradigma studi orientalis, serta menjelaskan implikasi akademik dan metodologisnya bagi kajian 

hadis kontemporer. 

 

METODE PENELITIAN  

Jenis penelitian ini bersifat kualitatif dengan menggunakan studi pustaka (library research) 

yang bersifat deskriptif-analitis. Metode ini dipilih karena topik yang diangkat berorientasi pada 

analisis tekstual dan pemikiran, bukan pengumpulan data lapangan.26 Fokus utama penelitian 

adalah menelaah pemikiran para orientalis Barat terhadap hadis Nabi dari perspektif historis, 

metodologis, dan epistemologis, dengan meninjau literatur-literatur utama yang relevan. Sumber 

data dalam penelitian ini meliputi literatur sekunder mencakup artikel jurnal ilmiah dan buku-

buku yang membahas respons ilmuwan Muslim terhadap orientalisme.27  

Analisis data dilakukan melalui pendekatan historis dan komparatif, yaitu dengan 

menelusuri perkembangan historis orientalisme serta membandingkan pendekatan dan metode 

yang digunakan oleh para orientalis dalam mengkaji hadis.28 Penelitian ini turut 

mempertimbangkan kritik sarjana Muslim agar diperoleh pemahaman yang lebih seimbang dan 

objektif tentang kontribusi serta kontroversi orientalisme dalam studi hadis. Dengan pendekatan 

ini, diharapkan tersaji gambaran komprehensif tentang pengaruh pemikiran orientalis terhadap 

wacana keilmuan hadis di ranah akademik global.  

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Biografi Goldziher, Schacht, dan Motzki 

Biografi Ignaz Glodziher 

Ignaz Goldziher adalah seorang orientalis terkemuka yang lahir pada tanggal 22 Juni 1850 di 

kota Budapest-Hungaria. Ia berasal dari keluarga Yahudi yang terpandang dan memiliki pengaruh 

luas, tetapi tidak seperti keluarga Yahudi Eropa yang sangat fanatik saat itu. Goldziher, adalah tokoh 

 
25 Muhajir Mohamad, 20-21. 
26 Mestika Zed, “Metode Penelitian Kepustakaan” (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008), 3–5. 
27 Sugiyono, “Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D” (Bandung: Alfabeta, 2019), 240–242. 

 



5 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

yang sezaman dengan Theodor Noldeke dan tokoh orientalis kenamaan yang pernah singgah di 

Indonesia, Snock Hurgronje, yang banyak mengkaji tentang ke-Islaman.29  

Pendidikan Ignaz Goldziher dimulai di Budapest sejak kecil; pada usia lima tahun ia telah 

mempelajari kitab Perjanjian Lama berbahasa Ibrani, usia delapan tahun mendalami Talmud, dan 

usia dua belas tahun menulis karya The Origins and Classification of the Hebrew Prayer. Ia 

kemudian belajar filsafat, kitab klasik, serta bahasa-bahasa Timur seperti Persia, Turki, dan Arab di 

Universitas Budapest di bawah bimbingan orientalis Arminius Vambery.30 Ia menempuh 

pendidikan di Budapest, Berlin, dan Leipzig. Pada tahun 1873, ia pergi ke Suriah dan belajar kepada 

Syekh Tahir al-Jazairi, kemudian pindah ke Palestina, lalu ke Mesir untuk belajar dari sejumlah 

ulama di Al-Azhar. Sekembalinya dari Al-Azhar, ia diangkat menjadi guru besar di Universitas 

Budapest.31  

Reputasi akademisnya mulai tampak ketika diangkat menjadi Sekretaris sebuah organisasi 

“Komunitas Masyarakat Yahudi Liberal” (Liberal Jewish Community) di kota kelahirannya, 

Budaphes, pada tahun 1876. Di tahun yang sama, ia terpilih menjadi anggota senior Akademis 

Hungaria dan kemudian sebagai anggota tetap ditahun 1892. Pada tahun 1894, ia meraih gelar 

profesor dengan penelitiannya tentang Filsafat Agama Yahudi. Itu terjadi setelah beberapa tahun ia 

menerima penghargaan “medali emas” dari Kongres International ke delapan tahun 1889.32 

Goldziher meninggal dunia pada 13 November 1921 di Budaphes. 

Karya-karya tulisnya, yang sebagian besar membahas masalah-masalah keislaman, banyak 

diterbitkan dalam bahasa Jerman, Inggris, dan Prancis, bahkan beberapa di antaranya 

diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Dari semua karyanya, buku Muhammadanische 

Studien adalah yang paling berpengaruh, menjadi sumber rujukan utama dalam penelitian Hadis di 

Barat, dan bahkan dianggap sebagai "kitab suci" di kalangan orientalis.33  Menurut Prof. Dr. 

Muhammad Mustafa Azami, Ignaz Goldziher barangkali adalah orientalis pertama yang melakukan 

kajian tentang Hadis, kemudian disusul oleh orientalis-orientalis lainnya seperti J. Schacht, G.H.A. 

Juynboll, dan lain-lain.34  

Goldziher memang orang yang sangat mempunyai jiwa semangat belajar sehingga ia 

mempunyai banyak karya yang dikaji oleh para ilmuan di dunia. Diantara karya-karya Goldziher 

sebagai berikut:35  

• Die Richtungen der Islamischen Koranauslegung (1920; reprient, Leiden, 1970). Karya menjelaskan 

tentang mazhab-mazhab dalam penafsiran. 

 
29 Habibi, M. Dani. “Pandangan Ignaz Goldziher terhadap Asal-Usul Munculnya Hadis Nabi Muhammad Saw.” (Aktualita: Jurnal 

Penelitian Sosial Keagamaan, 10(2) Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta: 2020), h. 90-91. 
30 Habibi, M. Dani, h. 90-91 
31 Fahri, Hervin. “Kontroversi tentang Otentisitas Hadits dan Upaya Ulama untuk Membela Otentisitasnya.” (Al Hikmah Jurnal 

Studi Keislaman, 2014), h. 80 
32 Habibi, M. Dani, h. 91 
33 Fahri, Hervin. h. 81 
34 Fahri, Hervin. h. 81 
35 Habibi, M. Dani.h.91-92 



6 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

• MuhammedanischeStudien (Halle, 1889-1890) dalam dua volume. Buku ini telah diterjemahkan 

ke dalam bahasa Inggris dengan judul “Muslim Studies” dua volume (Chicago: 1966-1973).  

• The Zahiris: Their Doctrine and their History; A Contribution to the Histori of Islamic Theology 

(Leiden, 1971). 

• Introduction to Islamic Theology and Law. Kemudian diterjemahkan kedalam bahasa Indonesia 

yang berjudul “Pengantar Hukum Islam”. 

Biografi Joseph Schacht 

Ia adalah Prof. Dr. Joseph Schacht lahir pada tanggal 15 Maret 1902, di Rottburg (Sisile), 

Jerman. Keluarganya cukup religius, dan Schacht adalah anggota keluarga tersebut. Edwart Schacht 

adalah seorang Katolik yang mengajar orang-orang berkebutuhan khusus, dan Maria Mahor adalah 

ibunya. Kekristenan dan bahasa Hebrew - bahasa Yunani kuno - sangat dikenal oleh Schacht. 

Schacht juga mempelajari bahasa Latin, Prancis, dan Inggris selain bahasa Yunani kuno.36 

Kariernya sebagai orientalis diawali dengan belajar teologi dan bahasa-bahasa timur di 

Universitas Breslau dan Leipzig. Ia meraih gelar doktor dari Universitas Breslau pada tahun 1923, 

ketika berumur 21 tahun. Pada tahun 1925, ia diangkat menjadi dosen di Universitas Fribourg, dan 

pada tahun 1929 ia dikukuhkan sebagai Guru Besar. Pada tahun 1932, ia pindah ke Universitas 

Königsberg, dan dua tahun kemudian ia meninggalkan negerinya, Jerman, untuk mengajar Tata 

Bahasa Arab dan bahasa Suryani di Universitas Fuad Awal (kini Universitas Cairo) di Kairo, Mesir, 

tempat ia tinggal sampai tahun 1939 sebagai Guru Besar.37 

Ketika Perang Dunia II, ia meninggalkan Kairo dan pindah ke Inggris, kemudian bekerja di 

Radio BBC London; meskipun ia seorang Jerman, ia berada di pihak Inggris, namun Inggris tidak 

memberikan imbalan apa-apa kepadanya. Di Inggris, ia justru belajar lagi Pascasarjana di 

Universitas Oxford sampai ia meraih gelar Magister (1948) dan Doktor (1952). Pada tahun 1954, ia 

meninggalkan Inggris dan mengajar di Universitas Leiden, Belanda, sebagai Guru Besar sampai 

tahun 1959, dan pada musim panas 1959, ia pindah ke Universitas Columbia New York sebagai Guru 

Besar, sampai ia meninggal dunia tahun 1969.38  

Menurut Zailani39 buku pertama Schacht, yang diterbitkan pada tahun 1950, banyak 

membahas sejarah dan pembentukan hukum Islam. Secara umum, bab pertamanya mendiskusikan 

kontribusi Imam al-Syafi'i, sedangkan bab kedua mengemukakan persoalan perkembangan ilmu 

hadis pada masa sebelum kedatangan Imam al-Syafi'i. Selanjutnya, pada bab ketiga, Schacht 

mengomentari dan mengkritik permasalahan transmisi atau yang dikenal sebagai silsilah al-asanid 

dalam ilmu hadis sejak sebelum era pemerintahan khilafah Bani Umayyah, serta mengkritik 

argumen dan ulasan dari beberapa ulama. 

 
36 Oktaviani, Salma, “Pemikiran Joseph Schacht terhadap Hadis” UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 2023. h. 3  
37 Fahri, Hervin. h. 82. 
38 Fahri, Hervin. h. 83. 
39 Ahmad, Abu Dzar., Mohd Azmi, Mohammad Haafiz Aminuddin, “Pemikiran Rapuh Joseph Schacht Terhadap Kritikan Hadith: 

Tumpuan Terhadap Isu Tadwin Al-Hadith.” (Jurnal Al-Sirat: 2021), h. 4. 



7 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Menurut Bernard Lewis40 buku kedua Schacht, yang dicetak pada tahun 1960, membahas 

banyak hal mengenai format hukum Islam. Fokusnya bukan pada pernyataan masalah hukum, 

melainkan pada aspek evolusi teologi awal masyarakat Muslim disertai kritik terhadap disiplin 

keilmuan secara umum. Beberapa artikel yang ditulis Schacht dan relevan dengan bahasan ini 

antara lain adalah "Foreign Elements in Ancient Islamic Law", "Adultery as an Impendiment to 

Marriage in Islamic Law and in Canon Law", dan "A Revaluation of Islamic Tradition". 

Biografi Harald Motzki 

Harald Motzki (selanjutnya disebut: Motzki) lahir pada 25 Agustus 1948 di Kota Berlin, 

Jerman Barat. Sejak kecil dididik sebagai seorang katolik. Motzki pernah belajar di Humanistic 

Academic High School dan kemudian melanjutkan studinya tentang perbandingan agama, bahasa 

Semit, studi Injil, studi Islam dan sejarah Eropa di beberapa tempat seperti Bonn (Jerman), Paris 

(Perancis) dan Cologne (Jerman) dari tahun 1968-1978. Dengan demikian basis akademisnya adalah 

bidang ilmu klasik (studies of classical area). Pada tahun 1978 ia meraih Ph.D dibawah bimbingan 

Prof. Albrecht North pada Universitas Bonn. Disertasinya diterbitkan dengan judul Aimma und 

Egalite-Die Nizhtmuslim-ischen Minderheite Agyptens in der Zweiten Halfte des 18 Jahrhunderts und 

die Expeditions Bonapartes (1798-1801) di Bonn Wiesbaden tahun 1979.41 

Harald Motzki (1948-2019) adalah seorang sarjana barat lulusan Jerman yang menulis 

tentang hadis, sejarah yang berhubungan dengan sirah. Penelitiannya terhadap hadis lebih 

didominasi oleh sisi sejarah hadis itu sendiri. Ia memperoleh gelar Ph.D pada Studi Islam tahun 1978 

dari Universitas Bonn. Dia merupakan Profesor Studi Islam di Universitas Nijmegen (Radboud 

Universitet Nijmegen) di Belanda. Motzki telah dipanggil oleh sesama sarjana Islam, Christopher 

Melchert, "dekan studi hadis yang tidak perlu dipersoalkan".42 

Perjalanan intelektual Motzki banyak dipengaruhi oleh studi mendalamnya tentang 

sumber-sumber primer dalam tradisi Islam, termasuk teks-teks hadis dan literatur klasik lainnya. 

Motzki tertarik untuk menggali lebih dalam mengenai proses pembentukan hadis shahih dan 

otoritasnya dalam konteks sejarah. Ia mendalami dan membandingkan teks-teks hadis dengan 

konteks sosial-politik pada masa awal Islam. Salah satu karya pentingnya, The Origins of Islamic 

Jurisprudence: Meccan Fiqh before the Classical Schools (2002), menawarkan pemahaman baru 

tentang bagaimana hadis berkembang dalam sejarah Islam, terutama dalam konteks dinamika 

sosial-politik yang ada di masyarakat pada masa awal Islam. Motzki berargumen bahwa hadis-hadis 

yang diakui sebagai shahih tidak terlepas dari proses legitimasi yang melibatkan aspek politik, 

sosial, dan budaya pada masa tersebut.43 

Sebagai ilmuwan besar di dunia Barat, dia mempelajari Islam secara komprehensif dan 

mempelajari Hadis Nabi. Secara khusus, Harald Motzki telah menyebarkan pemikirannya dalam 

 
40 Ahmad, Abu Dzar., Mohd Azmi, Mohammad Haafiz Aminuddin. h. 4. 
41 Muslim, M. A., Chintya, A., & Iman, M. K. “Pandangan Harald Motzki tentang Evolusi Tradisi Hadis: Antara Fakta Sejarah dan 

Proses Legitimasi.” (An-Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya Dan Sosial, 2025), h. 176. 
42 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 127. 
43 Muslim, M. A., Chintya, A., & Iman, M. K. h. 177-178. 



8 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

banyak karya berharga baik dalam bentuk buku maupun artikel yang diterbitkan di banyak jurnal 

internasional. Karya-karya tersebut antara lain:44 

• Die Anfangesder islamichen jurisprudenz. Ihre Entwincklungsin Mekka bis zur Mittesdes 2/8. 

Jahrhundence, stuttgart 1991. Engl. Trans. The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Fiqh before 

the Classical Schools, trans Marion H Katz. Leiden 2002. 

• Der FiqhsDes-Zuhri: Die Quellen problematik dalam Der Islam 68, (1991). Edisi Inggris-nya, “The 

Jurisprudence of Ibn Sihab al-Zuhri: A Source Critical Study” dalam 

http:/webdoc.ubn.kun.nl/mono/m/motzki.h/juriofibs,pdf.  

• The Mushannaf of Abd Razaq al-San’ani as a Source of Authentic Ahadis of the Firs Centurys A.H 

dalam Near Eastern Studies 50 (1991). 

• Hadis, Origins and Developments (as Editor), Alddershot: Ashgate/Vatiorum, 2004. 

• Dating Muslim Traditions, dalam Arabica 52 (2005), dan sebagainya. 

 

Epistemologi Kritik Hadis dalam Pemikiran Goldziher, Schacht, dan Motzki 

Epistemologi Kritik Hadis dalam Pemikiran Ignaz Goldziher 

Menurut Islam, Hadis merupakan kata-kata, perbuatan juga taqrir yang bermula dari Nabi 

Muhammad. Tetapi, menurut Goldziher, Hadis tak lebih dan cuma menjadi analisis sejarah, agama 

dan lain-lain. Dibawah ini merupakan pandangan-pandangan Goldziher mengenai hadis, yaitu: 

• Kebanyakan dari hadis ialah hasil rangkaian ilmu agama Islam dalam ilmu sosial serta politik; 

• Seluruh sahabat serta tabi’in aktif saat melakukan pembajakan hadis; 

• Dalam sudut pandang kritik dari kalangan Muslim pastinya beda melalui persfektif  kritik non-

Muslim yang tidak menyetujui secara keseluruhan hadis yang di mana dibenarkan oleh seluruh 

penganut Muslim.45 

Secara umum pemikiran Goldziher tentang sunnah dan hadis tersimpul kepada tiga topik 

yakni; asal-usul hadis, perkembangan dan pemalsuan hadis, dan keberadaan literatur hadis. Ketiga 

topik tersebut mengarah kepada meragukan keotentikan hadis dan menolak bahwa hadis layak 

dijadikan sumber pengetahuan dan hukum. Dengan sistematis Goldziher menghadirkan 

pembahasan menarik atas persepsi dan vonisnya terhadap studi hadis.46 

Goldziher menyebutkan bahwa hadis-hadis yang disandarkan pada Nabi dan para sahabat 

yang terhimpun dalam kumpulan hadis-hadis klasik bukan merupakan laporan otentik melainkan 

sebuah bentuk refleksi doktrinal selama dua abad pertama sepeninggalan nabi Muhammad saw.47 

 
44 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 127. 
45 Anusantari dalam Lutfia, N. N., Sari, S. I., Hidayah, T. A., Heriani, Y., & Haq, M. Z, “Pemikiran Orientalis Ignaz Goldziher 

terhadap Hadis dan Sunnah.” (Alhamra Jurnal Studi Islam: 2022), h. 96. 
46 Isnaeni, Ahmad, “Pemikiran Goldziher dan Azami Tentang Penulisan Hadis.” (IAIN Raden Intan Lampung, Jurnal 

Kalam: 2012), 364..  
47 Wathani, S. “Melawan Teori Otentisitas Hadits: (Counter Discourse Nabia Abbot Terhadap Teori Ignaz Goldziher.” (Rausyan 

Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin dan Filsafat: 2020), 255. 



9 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Goldziher dia berpendapat bahwa hanya beberapa hadis saja yang bisa dibuktikan berasal 

dari nabi, bahkan sudah dipalsukan oleh para ahli fikih pada era tabi’in. Sebagian besar teorinya 

diadopsi dan diperhalus oleh Juynboll, walaupun dalam beberapa poin ada beberapa perbedaan 

yang signifikan,48 tapi pada intinya mereka sepakat bahwa common link berperan sebagai pemalsu 

hadis. Halit Ozkan, “The Common Link and Its Relation to the Madār”, Juynboll mengakui bahwa 

pemikirannya banyak dipengaruhi oleh Goldziher dan Schacht (1902-1969).49 Menurut Ali Mustafa 

Yaqub, untuk mengetahui kajian hadis di kalangan orientalis cukup dengan hanya menelusuri 

pendapat Goldziher dan Schatch, karena para orientalis sesudah mereka pada umumnya hanya 

mengikuti pendapat keduanya.50  

Posisi Goldziher dalam studi hadis sangat signifikan, oleh karena itu, Ali Mustafa Ya’qub 

menyatakan bahwa orientalis yang dipandang paling berpengaruh dalam studi kritik hadis adalah 

Ignaz Goldziher.51 Bahkan, Abdurahman wahid membagi periode studi hadis di Barat menjadi tiga 

periode; masa Goldziher, masa Goldziher cs membangun teorinya, dan masa setelah Goldziher.52 

Bukunya yang berjudul “Muhammedanische Studien” dipandang sebagai “kitab suci” bagi orientalis 

sesudahnya dalam kritik hadis. Bahkan Abu Shahbah mengasosiasinya sebagai ‘berhala’ pemikiran 

hadis orientalis sesudahnya.53  

Goldziher sendiri berkesimpulan bahwa apa yang disebut Hadis itu diragukan 

otentisitasnya sebagai sabda Nabi saw., dan menuduh bahwa penelitian Hadis yang dilakukan oleh 

ulama klasik tidak dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah karena kelemahan metodenya. Hal 

ini terjadi karena ulama lebih banyak menggunakan metode kritik sanad dan kurang menggunakan 

kritik matan; oleh karena itu, Goldziher kemudian menawarkan metode kritik baru, yaitu hanya 

kritik matan saja.54 

Sebenarnya para ulama klasik sudah menggunakan metode kritik matan, hanya saja apa 

yang dimaksud metode kritik matan oleh Goldziher itu berbeda dengan metode kritik matan yang 

dipakai oleh para ulama. Menurut Goldziher, kritik matan mencakup berbagai aspek, seperti 

politik, sains, sosiokultural, dan lain-lain. Ia mencontohkan sebuah hadis yang terdapat dalam kitab 

Shahih al-Bukhari, di mana menurutnya, al-Bukhari hanya melakukan kritik sanad dan tidak 

melakukan kritik matan. Setelah dilakukan kritik matan oleh Goldziher, hadis tersebut dinyatakan 

palsu.55 

Epistemologi Kritik Hadis dalam Pemikiran Joseph Schacht 

Pemikiran Goldziher tentang kritik Hadis berhasil dikembangkan dan direkonstruksi oleh 

penggantinya yaitu Joseph Schacht. Schacht berhasil mengembangkan teori yang memperkuat 

 
48 Ade Pahrudin.  h. 50. 
49 Ade Pahrudin. h. 50. 
50 Ade Pahrudin.  h. 51. 
51 Ade Pahrudin. h. 51. 
52 Ade Pahrudin. h. 51. 
53 Ade Pahrudin. h. 51. 
54 Fahri, Hervin. h. 83. 
55 Fahri, Hervin. h. 83. 



10 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

argumennya tentang kritik Hadis. Ada indikasi hubungan antara Ignaz Goldziher dan Joseph 

Schacht seperti yang terlihat dari argumen mereka dalam mengkritik hadits.56 

Pemikiran Schacht tentang hadis mulai terkuak ke publik saat ia menyampaikan orasi 

ilmiah dengan judul “A Revolution of Islamic Traditions” pada Kongres Orientalis ke-21 di Paris pada 

bulan Juli 1948.57 

Joseph Schacht dalam terhadap kajian hadis melakukan pengembangan atas pendekatan 

skeptikal yang disusun oleh Ignaz Goldziher. Tidak seperti Goldziher, Schacht lebih memilih untuk 

fokus mengkaji hadis dari segi sanadnya atau silsilah hadis.58 Schacht menyimpulkan sebenarnya 

sanad itu adalah hasil karya kreatifitas ulama’ pada abad ke 2 H, sehingga semua hadis tersebut 

adalah palsu (tidak ada yang asli). Schacht mengemukakan tiga teori untuk membuktikan bahwa 

hadis Nabi Muhamamd adalah palsu dan tidak otentik, teori tersebut adalah common link, 

argumentum e-silentio, dan projecting back.59  

Common link, perkiraan Schacht dan kaum orientalis bahwa common link muncul pada 

abad ke 2 atau 3.60 Teori common link menyatakan bahwa orang yang paling bertanggung jawab atas 

kemunculan sebuah hadis adalah common link yang berada di tengah-tengahnya. Dengan kata lain, 

perawi tertua yang disebutkan dalam kumpulan isnad adalah common link, yang menyampaikan 

hadis kepada banyak murid sehingga kumpulan isnad tersebut menyebar. Teori common link 

didasarkan pada gagasan bahwa semakin banyak jalur periwayatan yang menghubungkan ke 

seorang perawi, semakin besar klaim historis atau otentik yang dimiliki oleh perawi tersebut. Oleh 

karena itu, jalur periwayatan dengan banyak cabang adalah yang paling bisa dipercaya, sementara 

hadis dengan hanya satu jalur periwayatan (single stand) tidak bisa dipercaya. Dia juga membuat 

asumsi bahwa setiap isnad memiliki bagian fiktif dengan perawi abad pertama, dan bahwa perawi 

abad kedua dan ketiga sering diposisikan secara sewenang-wenang. Hadis-hadis dari sepertiga 

pertama atau awal abad kedua, misalnya, mungkin saja diturunkan oleh dua orang atau lebih. Ia 

yakin dengan hal ini, mayoritas sanad hadis merupakan hasil dari pembentukan otoritas tambahan. 

Schacht percaya bahwa sistem isnad valid untuk melacak hadis kepada para ulama dari abad kedua 

Masehi, tetapi rantai transmisi Nabi adalah palsu.61 

Argumentum e Silentio adalah teori yang mencoba menunjukkan bahwa literatur hadits 

tidak konsisten atau ada laporan hadits di dalamnya. Ia mengklaim bahwa hadis tersebut tidak 

pernah ada jika tidak ada matannya dalam koleksi hadis atau dibahas oleh para fuqaha, karena 

matan hadis tersebut akan digunakan sebagai referensi atau sumber rujukan jika memang ada. 

Pemalsuan terjadi ketika sebuah dokumen ditulis dengan sanad yang lengkap dan mengandung 

sanad yang tidak lengkap.62 Argumen e-silensio, anggapan Joseph Schacht bahwa hadis yang 

 
56 Vachruddin, Vrisko Putra. h. 138. 
57 Anwar, Latifah. “Hadis dan Sunnah Nabi dalam Perspektif Joseph Schacht.” (Al-Bayan: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Hadist: 

2020), h. 173. 
58 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 126. 
59 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 126. 

60 Ibid., h. 130. 
61 Oktaviani, Salma, h. 5. 
62 Oktaviani, Salma,. h. 5 



11 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

belakangan muncul sebagai dalil fikih tetapi tidak muncul sebelumnya kecuali dengan sanad 

tunggal.63 

Teori proyeksi ke belakang disebut "projecting back", dan teori ini mengusulkan agar para 

ulama abad kedua dan ketiga Masehi dibandingkan dengan para ulama atau tokoh-tokoh yang 

lebih awal hingga Nabi. Melalui teori projecting back, Joseph Schacht beranggapan bahwa hadis-

hadis Nabi tidak benar-benar berasal dari Nabi. Nabi tidak mengatakan atau bertindak seperti yang 

dikatakan oleh hadis-hadisnya. Hadis tidak lebih dari perkataan orang-orang yang hidup pada abad 

pertama atau kedua Masehi, yang kemudian dinisbatkan kepada para Sahabat dan akhirnya kepada 

Nabi untuk mendapatkan legitimasi dan memberikan bobot hukum.64 Projecting back, Hadis dibuat 

oleh para ahli fiqih. (Ibid. dalam sumbulah 130)65 Karena berusaha merekonstruksi sanad, teori 

projecting back terkait dengan common link itu sendiri.66 

Joseph Schacht adalah sarjana Barat yang menggugat pemahaman tradisional tentang 

hukum Islam. Ia mengkaji hukum Islam secara historis dan sosiologis, bukan teologis atau yuridis, 

serta memandangnya sebagai hasil perkembangan sejarah yang terkait realitas sosial, bukan semata 

norma wahyu. Karena itu, kesimpulannya, bahwa sebagian besar hukum Islam beserta sumbernya 

terbentuk melalui proses historis, mengejutkan banyak umat Islam sejak pertama kali 

dikemukakan.67 

Pemikiran Joseph Schacht dalam bukunya The Origins of Muhammadan Juresprudence dan 

An Introduction to Islamic Law, dengan kesimpulannya bahwa literatur hadis yang dibuat pada abad 

kedua-ketiga, yang semuanya berkaitan dengan hukum Islam adalah buatan ulama pada abad 

kedua-ketiga hijriyah. Dengan kata lain, tidak ada satupun literatur hadis Nabi yang benar-benar 

otentik berasal dari Nabi, terutama yang berkaitan dengan hukum-hukum fiqih.68 Evaluasi Schacht 

meneliti hadis-hadis yang berkaitan dengan masalah fiqih (Ahadits fiqhiyah), namun hasil 

penelitiannya sangat bertentangan dengan hasil penelitian Azami.69 Schacht telah mempelajari 

kitab al-Muwathta’ karya Imam Malik, kitab al-Muwathta’ karya Imam Muhammad al-Syaibani, dan 

kitab al-Umm karya Imam al-Syafi’i. Kitab-kitab ini sebenarnya lebih tepat disebut sebagai kitab-

kitab fiqih daripada kitab-kitab hadis. Namun demikian, Schacht telah menggeneralisasikan hasil 

kajiannya terhadap kitab-kitab tersebut, sekaligus menerapkannya untuk seluruh kitab-kitab hadis. 

Seolah-olah tidak ada kitab yang khusus mengenai hadis, dan seolah-olah tidak ada perbedaan 

antara watak kitab fiqih dan kitab hadis.70 Azami menjelaskan bahwa meneliti hadis dan hal-hal 

yang berkaitan dengan hadis (yang terdapat dalam kitab-kitab fiqih atau dalam kitab-kitab 

biografi/sirah), tidak akan menghasilkan kesimpulan yang benar.71 

 
63 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h.130. 
64 Oktaviani, Salma. h. 5. 
65 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h.130. 
66 Oktaviani, Salma, h. 5. 
67 Anwar, Latifah. h. 175. 
68 Wathani, S. h. 255. 
69 Azami, M. M. “Hadis Nabawi dan Sejarah Kodifikasinya.” (H. A. M. Yaqub, Penerj.). (Jakarta: Pustaka Firdaus: 2014), h. 585 
70 Anwar, Latifah. h 176.. 
71 Azami, M. M. h. 585 



12 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Hadis Nabi merupakan disiplin yang berdiri sendiri dan mencakup berbagai ilmu terkait. 

Karena itu, secara ilmiah keliru meneliti hadis melalui kitab-kitab fikih; penelitian hadis dan sanad 

di luar sumber aslinya dinilai menyimpang dari kebenaran dan dapat menghasilkan kesimpulan 

yang tidak tepat serta bertentangan dengan fakta.72  

Epistemologi Kritik Hadis dalam Pemikiran Harald Motzki 

Para pengkaji dalam bidang studi hadis terbagi menjadi tiga golongan. Pertama, 

Skeptisisme yaitu golongan yang meragukan atas keotetikan hadis. Salah satu tokoh orientalisme 

skeptisisme tersebut ialah Josep Schacht. Kedua, Non-Skeptisisme yaitu golongan yang tidak 

meragukan atau mengakui atas keotentikan hadis. Ketiga, Midlle Ground yaitu golongan yang 

mengakui keotentikan hadis kecuali ditemukan adanya bukti ketidakotentikannya. Contoh tokoh 

golongan ketiga ini ialah Harald Motzki, ia mengembangkan analisis sanad dan matan sekaligus.73 

Teori dating (penanggalan) merupakan salah satu penelitian sejarah yang ditujukan untuk 

menentukan asal muasal sumber sejarah. Jika kemudian terbukti bahwa penunjukkan yang dibuat 

oleh sejarawan ke data historis tidak benar, maka semua premis, teori, dan kesimpulan yang dibuat 

berdasarkan data historis tidak valid. Harald Motzki menjadikan teori ini sebagai dasar 

epistemologi untuk merekonstruksi sejarah awal Islam.74 Teori dating (penanggalan) adalah teori 

yang digunakan untuk menaksir umur dan asal muasal sebuah sumber (dating document) sejarah 

melalui metode kritik sejarah modern berupa kritik sumber (source criticism) yang bertujuan untuk 

merekonstruksi masa awal Islam.75 

Harald Motzki membagi metode penanggalan hadis atau teori dating dibagi menjadi 4 

kategori. (1) Teori dating berdasarkan analisis matan oleh Ignaz Goldziher dan Marston Speight. (2) 

Teori dating berdasarkan analisis isnad yang secara khusus dikembangkan oleh Joseph Schacht dan 

G.H.A. Juynboll. (3) Teori dating berdasarkan kitab-kitab koleksi hadis dipraktekkan oleh Schacht 

dan Juynboll. (4) Teori dating berdasarkan analisis isnad dan matan yang ditawarkan Harald Motzki 

dan G. Schoeler.76 

Senada menurut Lutfia et al., Motzki mengemukakan bahwa perkembangan terkait ilmu 

hadis di barat itu tidak statis, ia membagi metode riset kemurnian hadis orientalis masuk empat 

bagian; 1) ialah cara yang memakai matan, sebagaimana Ignaz Goldziher, Joseph Schacht. 2) 

pengisian mengikuti kompilasi kitab hadis, seperti Josep Schacht. 3) pengisian mengikuti isnad, 

yaitu Schacht serta Juynboll. 4) cara yang memakai isnad- matan yang diteliti oleh Harald Motzki 

sendiri.77 

Harald Motzki beranggapan bahwa studi isnad dan matan secara terpisah tidak akan cukup. 

Dengan demikian ia mengembangkan metodologi yang bernama isnad cum matan analysis. Dasar 

 
72 Anwar, Latifah. h 176. 
73 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h.126. 
74 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h.128. 
75 Idris. “Hadis dan Orientalis: Perspektif Ulama Hadis dan Orientalis tentang Hadis Nabi.” (Depok: Kencana, 2017), h. 230. 
76 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h, 128. 
77 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h, 94. 



13 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

pemikiran dari isnad cum matan analysis adalah ketika sebuah khabar memiliki berbagai varian 

(baik varian isnad maupun matan). Hal ini menunjukkan bahwa proses transmisi benar-benar 

terjadi.78 

Metode isnad cum matann analysis dalam mencari kesejarahan hadis Nabi 

mengkombinasikan aspek sanad dan matan. Dengan metode ini, sanad-sanad dari versi tersebut 

diperiksa dengan membandingkan teks-teks dari versi-versi tersebut pada level periwayatannya 

yang berbeda. Metode isnad cum matan bukan untuk membandingkan sebuah matan dengan al-

Qur’an, hadis shahih, dan fakta sejarah, namun untuk menganalisa kualitas riwayat teks seorang 

perawi atau adanya perbedaan secara tekstual dengan riwayat lain.79 

Metode isnad cum matan analysis yang ditujukan untuk mencari kembali jejak sejarah 

periwayatan hadis ini, terdiri dari beberapa langkah:  

• Menghimpun sebanyak-banyaknya varian yang dilengkapi dengan sanad. 

• Menghimpun semua jalur sanad untuk mendeteksi common link di berbagai generasi 

periwayat. Melalui dua langkah tersebut, dapat dirumuskan hipotesis mengenai sejarah 

periwayatan hadis mungkin diformulasikan.  

• Teks-teks dari berbagai varian tersebut dibandingkan untuk menemukan hubungan dan 

perbedaan, baik dalam susunan lafadz maupun strukturnya. Langkah ini juga memungkinkan 

untuk membuat suatu rumusan tentang sejarah periwayatan dari hadis yang dibicarakan.  

• Membandingkan hasil analisis sanad dan matan yang dengan itu dapat disimpulkan kapan dan 

dimana hadis yang dibicarakan itu disebarkan dan juga siapa yang bertanggung jawab atas 

perubahan tersebut. Jika terdapat perbedaan dalam hasil analisis sanad dan matan, dalam arti 

jika sanad hadis menunjukkan adanya hubungan antara berbagai varian namun masing-

masing matan (teks) dari hadis itu tidak menunjukkan hal yang sama, maka dapat disimpulkan 

bahwa baik sanad maupun matan hadis tersebut cacat, baik karena kecerobohan para 

periwayat atau karena perubahan-perubahan yang disengaja. Pendekatan seperti ini dapat 

dikatakan sebagai pendekatan sejarah (historical approach).80  

Harald Motzki mengomentari pendapat Schacht dengan menelaah pada kitab al-

Mushannaf karangan Abdurrazzaaq as-Shan’ani. Harald Motzki telah berhasil memberikan bukti 

akan keotentikan teks hadis yang terdapat dalam kitab al-Mushannaf dengan kejelasan yang 

kongkrit menggunakan pendekatan kritik sanad cum matan. Tidak heran jika kemudian teori 

Harald Motzki tersebut menjadi fenomena langka bagi kalangan orientalis yang menjadikan rijalul 

hadis sebagai salah satu kelebihannya sebagai penguat dalam penelitian kesahihan hadis.81 

Motzki dalam penelaahannya terhadap kitab al-Mushannaf karya ‘Abd al-Razaq ia berhasil 

membuktikan bahwa kitab hadis tersebut merupakan sumber yang otentik pada masa abad 

 
78 Khairul Amal, “Ḥadīth dan Sejarah...”, dalam Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, Isnad cum Matan 

Analysis sebagai Metode Otentifikasi Hadis Nabi (Analisis Pemikiran Hadis Harald Motzki, h. 129. 
79 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h. 129. 
80 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 129. 
81 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h. 126-127. 



14 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

pertama. Adapun langkah-langkah yang dilakukan oleh Harald Motzki dalam penelaahan terhadap 

kitab Musannaf, yaitu:82  

• Meletakkan dating, yakni menentukan asal usul dan usia terhadap sumber sejarah yang 

merupakan salah satu substansi dalam penelitian sejarah. Jika di kemudian dari teori dating 

yang dilakukan peneliti terbukti tidak valid maka semua premis dan kesimpulan yang 

dibangun atas sumber sejarah menjadi runtuh. Teori ini yang menjadikan epistimologi Harald 

Motzki dalam merekontruksi sejarah awal Islam.  

• Melakukan penelitian sebagian hadis-hadis yang terdapat dalam kitab al-Mushannaf, tidak 

secara keseluruhannya. Namun, ia menggunakannya sebagai tanda penelitian terhadap hadis 

nabi. 

• Setelah data terkumpul, ia menganalisis sanad dan matan dengan menggunakan metode isnad 

cum matan analysis dengan pendekakan traditional-historical. 

• Terkait dengan materi periwayatan (matan) hadis, ia mengajukan teori external criteria dan 

formal criteria of authenticity sebagai alat analisa periwayatan. 

Pandangan Orientalis tentang Sejarah Tadwīn al-Sunnah: Analisis Kritis 

Pandangan Goldziher mengenai awal pengkodifikasian hadis menyatakan bahwa kodifikasi 

resmi tidak dimulai pada masa Umar bin Abdul Aziz, melainkan melalui penulisan 

kitab Muwatta' oleh Malik bin Anas (wafat 779 H), sehingga ia berkeyakinan bahwa penulisan hadis 

baru dimulai pada akhir abad kedua Hijriyah. Setelah mempelajari situasi sosial dan politik umat 

Islam dari abad pertama hingga ketiga Hijriyah, ia menyimpulkan bahwa hadis-hadis yang ada 

merupakan hasil dari konflik politik dan perpecahan antar dinasti pada masa itu; menurutnya, 

hadis-hadis tersebut mencerminkan aspirasi berbagai kelompok dan sekte yang berlomba-lomba 

menjadikan Rasulullah SAW sebagai otoritas yang sah dan saksi yang memberikan legitimasi 

kepada pandangan mereka.83 

Pandangan Ignaz Goldziher, khususnya terkait kodifikasi awal hadis, secara umum 

mencerminkan keyakinan para orientalis bahwa sunnah tidak dikodifikasikan hingga akhir abad 

pertama Hijriyah, dan bahwa periwayatan lisan merupakan metode utama yang digunakan dalam 

proses kodifikasi sunnah yang baru dimulai pada abad kedua Hijriyah. Selain itu, para orientalis 

juga berpendapat bahwa ulama-ulama Islam berperan dalam memalsukan beberapa hadis untuk 

tujuan politik atau untuk merespons kondisi sosial-politik tertentu, seperti mengatasi kerusakan 

dan penyimpangan yang terjadi pada masa dinasti Umayyah.84  

Goldzieher85 menyatakan, "The writing down of the hadith was a very ancient method of 

preserving it, and that reluctance to preserve it in written form is merely the result of later 

 
82 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. h.131-132. 
83 Harun Amrullah., Sakti, Irfan Jaya. “Persepsi Orientalis terhadap Hadis: Kajian Epistemologi.” (Al-Mustafid: Jurnal of Quran 

and Hadith Studies, 2025), 27. 
84 Harun Amrullah., Sakti, Irfan Jaya. h. 27. 
85 Rasyid Daud., et.al. “The Writing of Hadith In The Era Of Profhet Muhammad: A Critique on Harun Nasution’s Thought.” (Al-

Jāmi‘ah: Journal of Islamic Studies: 2021). 194-195. 



15 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

considerations. The oldest parts of the hadith material are presumably those of which it is said that they 

were already preserved in writing during the first decades. There is nothing against the assumption 

that the Companions and disciples wished to keep the Prophet's sayings and rulings from being 

forgotten by reducing them to writing." 

Goldzieher tidak keberatan dengan bukti-bukti yang mendukung terjadinya penulisan 

hadis pada zaman Nabi.86 Namun pendapat orientalis Goldziher dalam bukunya Dirasat Islamiyah, 

menyatakan bahwa "hadis adalah suatu hasil dari pertumbuhan Islam dari aspek politik dan sosial".  

Dalam bukunya Muslim Studies, Ignaz Goldziher membahas secara khusus mengenai 

kodifikasi hadis (tadwīn al-ḥadīṡ) dan menyimpulkan bahwa proses tersebut baru dimulai pada 

awal abad kedua Hijriyah. Meskipun Goldziher menemukan beberapa riwayat yang menunjukkan 

adanya ṣuḥūf (lembaran-lembaran catatan hadis) pada masa Nabi Muhammad SAW, ia tetap 

meragukan keberadaannya secara substansial. Menurut Subhi al-Shalih, Goldziher tampaknya 

memiliki dua tujuan utama dalam pandangannya ini: pertama, ia berusaha meruntuhkan 

kepercayaan terhadap metode hafalan sebagai cara utama dalam menyebarkan hadis, karena pada 

awal abad kedua Hijriyah, masyarakat mulai beralih dari tradisi lisan ke tradisi tulisan; dan kedua, 

ia menganggap bahwa semua hadis dikarang oleh para kodifikatornya yang hanya 

mengumpulkannya berdasarkan keinginan dan pandangan hidup mereka sendiri.87 

Sepemahaman dengan hal itu, Isnaeni menginterpretasikan bahwa Goldziher dalam 

Muslim Studies, tampak sepakat dengan pandangan sementara pemikir muslim yang menyatakan 

bahwa penulisan hadis telah dilakukan sejak generasi pertama Islam. Bentuk dari hasil penulisan 

tersebut adanya naskah-naskah yang dinisbahkan kepada beberapa sahabat yang disebut shahifah. 

Kesepakatan Goldziher terletak pada pengakuan adanya naskah-naskah tersebut yang memuat 

hadis-hadis yang disandarkan kepada Nabi. Akan tetapi penulis awal dari naskah tersebut menjadi 

sesuatu yang perlu diragukan, apakah memang para sahabat itu yang melakukan penulisan ataukah 

orang-orang yang datang sesudahnya lalu untuk mendapatkan legitimasi naskah itu dinisbatkan 

kepada diri sahabat. Tidak bisa dipungkiri, demikian Goldziher menambahkan, bahwa generasi 

awal Islam telah melakukan pemeliharaan terhadap peninggalan-peninggalan Nabi, baik al-Qur’an 

maupun sunnah Nabi. Tetapi hanya bersifat lisan semata, jika ada bukti tulisan yang memuat 

tentang hadis kemungkinan buatan orang yang hidup sesudah mereka.88 

Seperti halnya Goldziher, William Muir juga meyakini khabar masyhur yang menyatakan 

al-Zuhri sebagai orang pertama yang mengkodifikasikan hadis, namun ia meragukan bahwa 

kodifikasi hadis terjadi sebelum pertengahan abad kedua Hijriyah, dan berpendapat bahwa tidak 

ada korpus hadis yang otentik (mawthuqa) sebelum masa tersebut. Sementara itu, Sprenger, yang 

telah menemukan dan mengedit Taqyid al-‘Ilm karya al-Khatib al-Baghdadi pada tahun 1855 

Masehi, memberikan penjelasan lebih mendalam tentang masalah kodifikasi dengan mengacu 

 
86 Rasyid Daud., et.al. h. 195. 
87 Harun Amrullah., Sakti, Irfan Jaya, h. 27. 
88 Isnaeni, Ahmad. h. 371.  



16 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

pada sejumlah bukti dan hadis yang menunjukkan bahwa kodifikasi hadis telah dimulai sejak 

zaman Nabi Muhammad SAW.89 

Menanggapi pendapat Sprenger bahwa hadis sudah ditulis sejak masa Nabi, Goldziher 

menilai anggapan bahwa hadis hanya diriwayatkan secara hafalan adalah lemah. Ia menemukan 

hadis yang membolehkan dan yang melarang penulisan, serta athar Sahabat dan tabi’in yang saling 

bertentangan. Dari situ ia menyimpulkan adanya konflik antara ahl al-ḥadīṡ dan ahl al-ra’y, serta 

berpendapat bahwa sebagian hadis dan athar dirumuskan kemudian oleh Sahabat dan generasi 

setelahnya, bahkan ada hadis palsu yang dibuat untuk mendukung izin penulisan hadis.90 

Goldziher menarik kesimpulan pemalsuan hadis dari beberapa fenomena: (1) materi hadis 

dalam kumpulan-kumpulan yang lebih belakang tidak mempunyai acuan pada kumpulan-

kumpulan tertulis yang lebih awal; (2) banyak hadis yang saling kontradiktif, yang terlihat dari isu-

isu kontroversial yang hangat diperdebatkan dalam Islam, baik secara politik maupun doktrinal, di 

mana masing-masing pihak menyebut sejumlah hadis yang dilengkapi dengan isnad-isnad yang 

mengagumkan; dan (3) sahabat Nabi yang lebih muda tampak lebih mengetahui tentang Nabi, yaitu 

mereka meriwayatkan hadis lebih banyak, daripada sahabat-sahabat yang lebih tua yang pasti lebih 

tahu banyak tentang Nabi. Penggunaan isnad, menurut Goldziher, baru muncul belakangan ketika 

para sahabat menceritakan apa yang mereka dengar dan catat kepada generasi kemudian, 

meskipun ia, seperti telah dijelaskan, mengakui kemungkinan pencatatan hadis 

dalam shahifah oleh sahabat. Baginya, pemalsuan hadis dimulai pada masa yang sangat awal, baik 

karena alasan-alasan politik maupun doktrinal. Sementara itu, Schacht sendiri menolak otentisitas 

isnad dengan teori "proyeksi mundur" (projecting back): untuk mendapatkan legitimasi dan otoritas 

yang lebih tinggi, para ahli fikih abad ke-2 dan ke-3 H mengatribusikan atau mengaitkan pendapat 

mereka dengan tokoh-tokoh sebelumnya, sampai kepada Nabi, sehingga membentuk isnad.91 

Goldziher mendefinisikan kata al Mushannaf sebagai himpunan, di mana perawi yang 

dimaksud dengan sanad tidak menentukan urutan kata dan isi. Namun, hubungan antara konten 

dan pasangan kata yang dikutip memiliki masalah yang sama. Tema hadis tidak hanya bersifat 

umum dan berkaitan dengan ritual, tetapi juga masalah biografi, sejarah dan etika.92 Kitab-kitab 

hadis yang termasuk dalam kategori al-Mushannaf antara lain al-Jawami', as Sunan, al Musannafat, 

al-Mustadrakat, al Mustakhraja.93 

Harold Motzki juga menegaskan bahwa, minimal dalam kasus Mushannaf Abdur Razaq, 

baik matan atau sanad yang mendukungnya dapat dipercaya. Hal ini tidak berarti bahwa ia tidak 

mengakui pemalsuan hadis. Namun, ini lebih berarti bahwa, hanya karena ada fakta pemalsuan 

 
89 Harun Amrullah., Sakti, Irfan Jaya. h. 27-28. 
90 Harun Amrullah., Sakti, Irfan Jaya. h. 28. 
91 Muhajir, Mohamad, h. 28. 
92 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h. 131. 
93 Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul, h. 131. 



17 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

hadis dan sanad, tidak harus ditarik konklusi bahwa semua hadis itu fiktif, atau bahwa yang asli dan 

yang palsu tidak dapat dibedakan dengan beberapa derajat kepastian.94  

Dalam hal ini, 'Ajjaj al-Khatib membantah tuduhan Goldziher, yang mana menurutnya 

pendapat itu tidak benar, karena sejak abad pertama dan masa sahabat umat Islam telah 

melakukan pembuktian terhadap hadis-hadis dan memberantas para pemalsu hadis, sehingga 

mereka mengetahui mana hadis yang palsu dan sahih.95 

Menurut Ajjaj al-Khatib, pembukuan sunnah secara resmi dimulai pertengahan abad ke-2 

H oleh Abdul Aziz bin Marwan, gubernur Mesir, yang meminta Katsir bin Murrah menuliskan hadis 

dari para sahabat. Upaya ini kemudian dilanjutkan putranya, Umar bin Abdul Aziz, yang 

menginstruksikan para ulama di berbagai wilayah Islam untuk menulis dan mengkaji hadis secara 

kolektif.96 Dalam kitabnya, Ajjaj al-Khatib membahas pemalsuan sunnah, faktor penyebabnya, serta 

upaya sahabat dan generasi berikutnya dalam menanggulanginya. Ia juga memaparkan pendapat 

orientalis yang dinilai menyesatkan sebagian kaum Muslimin, lalu membantah dan meluruskan 

tuduhan-tuduhan tersebut.97 

Senada dengan Taufikurrahman dan Hisyam dalam Al-Sunnah Qabla Al-Tadwin: Karya 

Muhammad ‘Ajjâj al-Khatîb.98 Gustiana dalam Sunnah Sebelum Tadwin: Analisis Historis atas 

Pemikiran ‘Ajjaj Al-Khatib.99 Majid dalam Sejarah Pemeliharaan Hadis Nabi Prakodifikasi: Studi Kitab 

As-Sunnah Qabla At-Tadwin Karya Muhammad ‘Ajaj Alkhatib (W. 1443/2021).100 Serta Chovifah, 

Nabawiyah, dan Fajri dalam Kritik Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib terhadap Pandangan Orientalis 

tentang Hadis dan Sunnah Nabi.101 

Sedangkan Schacht berkesimpulan bahwa hadis mulai muncul dan dikodifikasikan pada 

akhir Abad pertama Hijriyyah mendekati awal abad ke-2. Menyanggah hal tersebut, Nabia Abbot 

menyalahkan Schacht yang terlalu cepat menyimpulkan bahwa hukum-hukum Islam dengan dasar 

hadis-hadis, baru muncul pada abad ke-2 dan ke-3. Menurutnya, pemerintahan Umayyah awal 

(sebelum masa ‘Umar ibn ‘Abd al-‘Azī z), telah ada tokoh-tokoh yang menyetujui adanya 

periwayatan dan kodifikasi hadis. Seperti Muawwiyah (w. 60/680), Marwan (w. 65/684) dan ‘Abd 

Malik bin Marwan (w. 86/705). Dalam Muwatta’ Malik bahkan disebutkan seorang tokoh yang 

bernama Abu Bakr ibn Muhammad ibn ‘Amr Ibn Hazm (w. 120/ 738), yang diperintahkan oleh 

pemerintah untuk melakukan penghimpunan hadis.102 

 
94 Muhajir, Mohamad. h. 27-28. 
95 Hasibuan, Ummi Kalsum., Suryadinata, Sartika. “Telaah Kitab Al-Sunnah Qabla Al-Tadwīn Karya M. ‘Ajjaj Al-Khatib.” 

(Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 2018), h. 205. 
96 Hasibuan, Ummi Kalsum., Suryadinata, Sartika. h. 205. 
97 Hasibuan, Ummi Kalsum., Suryadinata, Sartika. h. 205. 
98 Taufikurrahman., Hisyam, Ali. (2020). “Al-Sunnah Qabla Al-Tadwin: Karya Muhammad ‘Ajjâj al-Khatîb.” Al-Dzikra: Jurnal 

Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits, 14(1).  
99 Gustiana, N. (2025). “Sunnah Sebelum Tadwin: Analisis Historis atas Pemikiran ‘Ajjaj Al-Khatib.” Jurnal Jawahir Al-

Ahadis, 1(1). 
100 Majid, Abdul UIN Sultan Aji Muhammad Idris Samarinda. (2022). “Sejarah Pemeliharaan Hadis Nabi Prakodifikasi: Studi Kitab 

As-Sunnah Qabla At-Tadwin Karya Muhammad ‘Ajaj Alkhatib” (W. 1443/2021). Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora, 8(2). 
101 Chovifah, Anisatul., Nabawiyah, Habsatun., Fajri, Bulqini. (2024). “Kritik Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib terhadap Pandangan 

Orientalis tentang Hadis dan Sunnah Nabi.” Ar-Risalah: Journal Study Hadis, 1(1). 
102 Wathani, S, h. 256. 



18 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Banyak sarjana Muslim kontemporer seperti Mustafa as-Sibā‘ī, Abu Shahbah, Muhammad 

Mustafa al-Azami, dan Rif‘at Fawzi membantah klaim orientalis yang menolak adanya penulisan 

hadis pada masa awal Islam melalui kajian ilmiah. Dalam isu ini memang terdapat teks-teks yang 

tampak bertentangan: sebagian melarang penulisan sunnah, sementara lainnya membolehkan 

bahkan memerintahkannya.103 

Perbandingan Metodologis: Pendekatan Historis-Kritis dan Isnad-cum-Matn Analysis 

Penelitian orientalis berbeda dari studi sarjana Timur Tengah; orientalis cenderung 

memakai pendekatan modern seperti hermeneutika, antropologi, dan sosiologi, sedangkan sarjana 

Timur Tengah menggunakan metode tradisional seperti syarah dan rijal hadis. Perbedaan ini 

memunculkan dialektika, salah satunya kritik Ignaz Goldziher yang menilai hadis dalam Sahih al-

Bukhari merupakan produk generasi setelah Nabi.104 

Metode yang Goldziher gunakan dalam mengkaji hadits adalah metode filosofis serta kritik 

historis. Pemikiran dan pandangannya tentang hadits dapat dilihat dari beberapa karyanya, 

khususnya Muslim Studies.105 Menurut Prof. Dr. Muhammad Mustafa Azami (guru besar Ilmu Hadis 

Universitas King Saud Riyadh) dalam bukunya Studies in Early Hadith Literature, mengatakan tidak 

ada bukti-bukti historis yang mempertahankan teori Goldziher dan justru kebalikannya.106 

Azami menyatakan bahwa Imam al-Bukhari adalah ulama hadis yang paling ketat dalam 

menetapkan syarat kesahihan dan sangat teliti dalam periwayatan. Karena itu, para ulama 

kemudian menempatkan Sahih al-Bukhari sebagai kitab hadis paling otoritatif di antara karya-

karya yang mu‘tabar.107 Menurut Imam al-Bukhari, suatu hadis dinilai sahih apabila memenuhi 

syarat-syarat tertentu yang telah ditetapkannya:  

1) Perawinya harus muslim, shadiq, berakal sehat, tidak mudallis, tidak Mukhtalit, adil, dhabit 

(kuat hafalannya atau terpelihara catatannya), sehat panca indra, tidak suka ragu-ragu dan 

memiliki i’tikad yang baik dalam meriwayatkan hadis. 

2) Sanadnya bersambung sampai kepada Nabi Saw.  

3) Matannya tidak syaz dan tidak mu’allalah108 

Menurut Imam al-Bukhari, perawi hadis harus semasa (mu‘āṣirah), pernah bertemu (liqā’), 

dan terbukti mendengar langsung dari gurunya (tsubūt al-simā‘). Jumhur menilai Sahih al-Bukhari 

lebih otentik daripada Sahih Muslim karena keunggulan pribadi al-Bukhari dan ketatnya 

 
103 Rasyid Daud., et.al. State Islamic University (UIN) Syarif Hidayatullah, STID M. Natsir, University of Malaya, International 

Islamic University Malaysia. “The Writing of Hadith In The Era Of Profhet Muhammad: A Critique on Harun Nasution’s Thought.” h. 
195.. 

104 Hera, Suka Helma UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. :Kritik Ignaz Goldziher dan Pembelaan Musthofa Al-Azami terhadap 
Hadis dalam Kitab Sahih Al-Bukhari.” (Jurnal Living Hadis: 2020), h. 136. 

105 Rohman, Abdul., et al. Problem Otentitas Hadis, “Kritik Musthafa Azami terhadap Pemikiran Ignaz Goldziher,” (Zawiyah: 
Jurnal Pemikiran Islam: 2021), h. 184. 

106 Hera, Suka Helma, h. 136. 
107 Hera, Suka Helma,. h. 136. 
108 Hera, Suka Helma, h. 136. 



19 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

metodenya, terutama dalam memastikan kesinambungan sanad melalui bukti pertemuan langsung 

antara guru dan murid, meskipun hanya sekali.109 

Peneliti modern seperti Harald Motzki menawarkan pendekatan yang lebih holistik, 

dengan memperhitungkan faktor sosial, politik, dan budaya dalam proses legitimasi hadis. Dalam 

bukunya The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Fiqh before the Classical Schools (2002), 

Motzki menekankan bahwa untuk memahami hadis secara lebih komprehensif, kita perlu 

melihatnya dalam kerangka evolusi sosial-politik pada awal Islam. Menurut Motzki legitimasi hadis 

tidak hanya bergantung pada keaslian teknis, tetapi juga dipengaruhi oleh keputusan-keputusan 

politik dan kebutuhan sosial yang ada pada saat itu. Pendekatan ini memberikan perspektif baru 

dalam studi hadis yang lebih memperhatikan dinamika sejarah dan politik Islam awal.110  

Evaluasi Kritik Orientalis terhadap Sanad, Matan, dan Proses Pembentukan Hadis 

Evaluasi Kritik Teori Isnad 

Dalam tradisi Islam, otentisitas hadis bertumpu pada sanad dan matan. Sanad sangat 

penting karena tanpa sanad siapa pun bisa menisbatkan perkataan kepada Nabi, sedangkan 

matan adalah isi riwayat. Hadis dinilai otentik bila dapat dipertanggungjawabkan secara historis 

dan memenuhi syarat: sanad bersambung hingga Nabi, diriwayatkan perawi yang adil, serta 

bebas dari syāż dan ‘illah, baik pada sanad maupun matan.111 

Ignaz Goldziher menyatakan secara kontroversial bahwa pesatnya pertumbuhan 

jumlah hadis pada abad ke-3 H ditandai membengkaknya jumlah perawi dalam sanad 

disebabkan pemalsuan matan secara besar-besaran. Alasannya, pada masa awal Islam hadis 

lebih banyak diriwayatkan secara lisan tanpa melibatkan dokumen tertulis dalam 

transmisinya.112  

Membantah Goldziher, Nabia Abbott menyatakan bahwa perkembangan hadis pada 

abad ke-3 H bukan akibat maraknya pemalsuan matan, melainkan karena semakin 

berkembangnya jalur isnad. Abbot Menulis:  

“…the tradition of Muhammad as transmitted by his Companions and their Successors were, as a 

rule, scrupulously scrutinized at each step of the transmission, and that the so called phenomenal 

growth of Tradition in the second and the third centuries of Islam was not primarily growth of 

content, so far as the hadith of Muhammad and the hadith of the Companion are concerned, but 

represent largely the progressive increase in parallel and multiple chains of transmission”.113 

“...Hadits Nabi sebagaimana ditransmisikan oleh para Sahabatnya dan tabi’in, sudah sangat 

teratur, teliti dan cermat dalam setiap langkah transmisi, dan bahwa apa yang disebut fenomena 

pertumbuhan hadits pada abad kedua dan ketiga Islam bukanlah pertumbuhan isi hadits/ 

jumlah hadits Nabi itu sendiri. Sejauh ini menyangkut hadits nabi sahabat selalu menjadi 

 
109 Hera, Suka Helma, h. 137. 
110 Muslim, M. A., Chintya, A., & Iman, M. K. h. 173. 
111 Wathani, S. h. 254. 
112 Wathani, S. h. 256. 
113 Wathani, S. h. 257. 



20 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

perhatian utama. Yang terjadi pada abad kedua dan ketiga memperlihatkan adanya peningkatan 

dan progressifitas/kemajuan rantai transmisi periwayatan hadits secara parallel dan berganda” 

Untuk menguatkan pernyataannya, Abbot mencontohkan apa yang difahami dari 

progressif sanad, atau ia sering menyebutnya sebagai geometric progression. Seorang shahabat 

meriwayatkan satu hadis kepada dua orang tabi’in dan dua orang ini meriwayatkan hadis yang 

sama kepada dua orang periwayat hadis pada generasi berikutnya. Jika rangkaian periwayatan 

ini terus berlanjut hingga generasi (thabaqah) keempat dan kedelapan yang mewakili generasi 

al-Zuhri dan Ibnu Hanbal, maka pada generasi keempat, jumlah isnâd mencapai angka 16 dan 

pada generasi kedelapan, jumlah itu berlipat ganda hingga 256 jalur. Inilah yang ia sebut dengan 

penerapan deret ukur matematis (geometric progression).114 

Bagi Abbot -dalam mengcounter Goldziher- menegaskan bahwa Isnâd meskipun dalam 

rantai periwayatannya mengalami ‘ledakan', namun matan hadisnya tidak bertambah. 

Faktanya, bertambahnya jumlah sanad tidak diikuti oleh bertambahnya isi matan hadis. Teori 

ini menjadi bantahan terhadap Goldziher yang menyatakan pemalsuan hadis dibuktikan oleh 

pembengkakan matan pada abad ke-2 dan ke-3 H.115 

Meski pada masa ‘Umar pernah ada larangan penulisan hadis, kenyataannya sejumlah 

sahabat seperti ‘Abdullah bin ‘Amr bin al-‘Ash, Abu Hurairah, Ibn ‘Abbas, dan Anas bin Malik 

memiliki koleksi hadis tertulis yang diwariskan ke generasi berikutnya, bahkan satu dokumen 

bisa memuat ratusan hadis. Fenomena ini disebut Nabia Abbott sebagai konsep explosive isnad, 

yakni pertumbuhan jalur periwayatan secara geometris; secara matematis, periwayatan 

beberapa hadis saja dapat melibatkan ribuan nama sahabat dalam rantai isnadnya. 116 

Nabia juga menawarkan teori dalam isnad untuk mengcounter Goldziher dan Schcht, 

Bagi Abbot, dalam proses proliferasinya, Isnad memiliki konsep ‛Isnad Family' dan ‛NonFamily‛.117 

“Family isnad” merujuk pada jalur periwayatan hadis melalui hubungan keluarga atau kerabat 

dekat antar perawi, misalnya Ibn Sirin yang memiliki hubungan kekerabatan dengan Anas bin 

Malik. Pola ini dapat berlangsung hingga tiga generasi (fulan dari ayahnya dari kakeknya) atau 

kadang satu generasi melalui kerabat lain seperti keponakan. Family isnad tersebar melalui 

sahabat-sahabat besar seperti Anas bin Malik, Zaid bin Tsabit, Ibn ‘Umar, Ibn ‘Amr bin al-‘Ash, 

Ibn ‘Abbas, dan ‘Urwah bin al-Zubair, dan diakui dalam tradisi keilmuan Islam; sejumlah hadis 

yang diriwayatkan melalui jalur keluarga tepercaya ini termasuk dalam kategori yang memenuhi 

syarat penerimaan hadis.118 

Evaluasi Kritik Teori Penulisan Hadis 

Golziher dalam kajiannya mengenai hadits Nabi adalah pembahasan mengenai penulisan 

Hadits Nabi. Ignaz Goldziher memandang bahwa materi-materi hadis yang terdapat dalam koleksi 

 
114 Wathani, S. h. 257-258. 
115 Wathani, S. h. 258. 
116 Wathani, S. h. 258. 
117 Wathani, S. h. 259. 
118 Wathani, S. h. 259. 



21 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

hadis belakangan tidak memiliki rujukan (referense) dalam koleksi hadits yang tertulis yang lebih 

awal. Selain itu, terminologi-terminologi dalam isnad tadisi Islam -semisal: sami’na, haddatsana dll- 

juga menguatkan menunjukkan bahwa periwayatan hadis dilakukan secara lisan dan bukan 

berdasarkan sumber tertulis. Seperti orientalis lain yang menilai tradisi Islam lebih bertumpu pada 

hafalan daripada tulisan, Goldziher juga mempertanyakan sumber tertulis. Karena itu, ia 

meragukan validitas tradisi lisan dalam transmisi hadis; tanpa dukungan tulisan, hafalan 

dianggapnya tidak dapat diverifikasi secara baku.119 

Logika Goldziher digunakan untuk menguatkan keraguannya terhadap penulisan hadis 

Nabi. Menanggapi hal itu, Nabia Abbott menegaskan bahwa tradisi penulisan hadis berkembang 

seiring tradisi lisan dan telah ada sejak masa awal, dibuktikan oleh catatan-catatan hadis milik para 

sahabat, baik yang bersifat resmi maupun tidak resmi.120 

Dengan demikian, Nabia meyakini bahwa hadis telah ditulis pada periode awal. Salah satu 

bukti dari sekian banyak naskah hadis yang ditulis oleh para sahabat dan tabiin adalah naskah 

Hammâm bin Munabbih (40-131/132 H), seorang tabiin Yaman yang menerima hadis dari gurunya, 

Abû Hurairah. Naskah Hammâm ini kemudian dikenal sebagai ShahÎfah Hammâm bin Munabbih 

yang ditemukan oleh Muhammad HamÎdullah di Damaskus, Syria dan di Berlin, Jerman. ShahÎfah 

Hammâm ini berisi 138 hadis tanpa disertai daftar isi dan diyakini telah ditulis sekitar pertengahan 

abad pertama hijrah. Dengan ditemukannya naskah-naskah hadis pada periode awal, Nabia 

membantah pendapat Ignaz Goldziher bahwa sebagian besar hadis diriwayatkan hanya melalui 

lisan dan tidak melibatkan dokumen tertulis.121 

SIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan hasil analisis, penelitian ini menegaskan bahwa kritik orientalis terhadap hadis 

tidak bersifat tunggal dan seragam. Ignaz Goldziher dan Joseph Schacht merepresentasikan 

paradigma skeptis-radikal yang memandang hadis sebagai produk konstruksi sosial politik pasca 

Nabi dan meragukan historisitas sanad serta proses tadwīn al-sunnah. Sebaliknya, Harald Motzki 

menghadirkan pendekatan middle ground melalui metode isnād-cum-matn analysis yang membuka 

kemungkinan pelacakan sebagian hadis hingga lapisan awal tradisi Islam. Perbedaan epistemologis 

ini menunjukkan adanya pergeseran paradigma dalam studi orientalis, dari skeptisisme 

menyeluruh menuju verifikasi historis yang lebih metodologis. 

Kajian ini juga menunjukkan bahwa banyak asumsi orientalis, khususnya Goldziher dan 

Schacht muncul akibat generalisasi metodologis, keterbatasan sumber, serta penggunaan 

pendekatan eksternal yang mengabaikan kerangka keilmuan hadis klasik. Kritik dan sanggahan 

para sarjana Muslim, seperti Muhammad Mustafa al-Azami, Nabia Abbott, dan ‘Ajjaj al-Khatib, 

membuktikan bahwa tradisi kritik sanad dan matan telah berkembang sejak masa awal Islam dan 

 
119 Wathani, S. h. 260-261. 
120 Wathani, S. h. 261. 
121 Wathani, S. h. 263. 



22 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

mampu membedakan antara hadis sahih dan palsu. Dengan demikian, klaim bahwa seluruh hadis 

merupakan hasil fabrikasi historis tidak dapat dipertahankan secara ilmiah. 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan pendekatan kritik hadis yang 

lebih integratif dengan memadukan metodologi klasik ulama hadis dan pendekatan historis-kritis 

modern secara proporsional. Dialog akademik antara tradisi keilmuan Islam dan studi orientalis 

perlu terus diperluas agar menghasilkan pemahaman yang lebih objektif, seimbang, dan 

komprehensif mengenai sejarah hadis. Selain itu, kajian berbasis sumber primer dan analisis 

filologis mendalam sangat diperlukan guna memperkuat posisi studi hadis dalam diskursus 

akademik global. 

 

DAFTAR REFERENSI (MINIMAL 10 REFERENSI) 

Ahmad, Abu Dzar., Mohd Azmi, Mohammad Haafiz Aminuddin. “Pemikiran Rapuh Joseph Schacht 

Terhadap Kritikan Hadith: Tumpuan Terhadap Isu Tadwin Al-Hadith.” Jurnal Al-

Sirat, 19(1). 2021. https://doi.org/10.64398/alsirat.v19i1.21 

Amrullah., Harun, Amrullah., Sakti, Irfan Jaya. “Persepsi Orientalis terhadap Hadis: Kajian 

Epistemologi.” Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies, 2025. 4(1). 

https://doi.org/10.30984/mustafid.v4i1.1208 

Anwar, Latifah. “Hadis dan Sunnah Nabi dalam Perspektif Joseph Schacht.” Al-Bayan: Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an Dan Hadist, 3(2)/. 2020. https://doi.org/10.35132/albayan.v4i2.91 

Apriyani, F., Nur Amin, M., Ikhwanuddin, I., & Kholil, A. M. “Kritik Al-Maraghi Atas Pendapat Ignaz 

Goldziher dalam Buku Introduction to Islamic Theology and Law.” Tajdid: Jurnal Ilmu 

Ushuluddin, 22(1). 2023. https://doi.org/10.30631/tjd.v22i1.334 

Azami, M. M. “Hadis Nabawi dan Sejarah Kodifikasinya (H. A. M. Yaqub, Penerj.).” Jakarta: Pustaka 

Firdaus. 2014. 

Chovifah, Anisatul., Nabawiyah, Habsatun., Fajri, Bulqini. “Kritik Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib 

terhadap Pandangan Orientalis tentang Hadis dan Sunnah Nabi.” Ar-Risalah: Journal Study 

Hadis, 1(1). 2024. 

Fahri, Hervin. “Kontroversi tentang Otentisitas Hadits dan Upaya Ulama untuk Membela 

Otentisitasnya.” Al Hikmah Jurnal Studi Keislaman, 4(1). 2014. 

Fajri, Nurul. Metode Komparatif dalam Studi Islam. Jurnal Studi Islam 8(2). 2020. 

Gustiana, N. “Sunnah Sebelum Tadwin: Analisis Historis atas Pemikiran ‘Ajjaj Al-Khatib.” Jurnal 

Jawahir Al-Ahadis, 1(1). 2025. 

https://ejournal.uinbukittinggi.ac.id/index.php/jawahir/article/view/9885 

Habibi, M. Dani. Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. “Pandangan Ignaz Goldziher 

terhadap Asal-Usul Munculnya Hadis Nabi Muhammad Saw.” Aktualita: Jurnal Penelitian 

Sosial Keagamaan, 10(2) 2020. 

https://ejournal.annadwah.ac.id/index.php/aktualita/article/view/203 

https://doi.org/10.64398/alsirat.v19i1.21
https://doi.org/10.30984/mustafid.v4i1.1208
https://doi.org/10.35132/albayan.v4i2.91
https://doi.org/10.30631/tjd.v22i1.334
https://ejournal.uinbukittinggi.ac.id/index.php/jawahir/article/view/9885
https://ejournal.annadwah.ac.id/index.php/aktualita/article/view/203


23 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Hasibuan, Ummi Kalsum., Suryadinata, Sartika. “Telaah Kitab Al-Sunnah Qabla Al-Tadwīn Karya M. 

‘Ajjaj Al-Khatib.” Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 4(2), 2018. 

Hera, Suka Helma UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. “Kritik Ignaz Goldziher dan Pembelaan Musthofa 

Al-Azami terhadap Hadis dalam Kitab Sahih Al-Bukhari.” Jurnal Living Hadis 5(1). 2020. 

https://doi.org/10.14421/livinghadis.2020.2310 

Idris. “Hadis dan Orientalis: Perspektif Ulama Hadis dan Orientalis tentang Hadis Nabi.” Depok: 

Kencana. Cetakan Kesatu. 2017. 

Isnaeni, Ahmad IAIN Raden Intan Lampung. “Pemikiran Goldziher dan Azami Tentang Penulisan 

Hadis.” Jurnal Kalam, 6(2). 2012. https://doi.org/10.24042/klm.v6i2.411 

Lutfia, N. N., Sari, S. I., Hidayah, T. A., Heriani, Y., & Haq, M. Z. “Pemikiran Orientalis Ignaz Goldziher 

terhadap Hadis dan Sunnah.” Alhamra Jurnal Studi Islam, 3(2). 2022. 

https://doi.org/10.30595/ajsi.v3i2.13839 

Majid, Abdul UIN Sultan Aji Muhammad Idris Samarinda. “Sejarah Pemeliharaan Hadis Nabi 

Prakodifikasi: Studi Kitab As-Sunnah Qabla At-Tadwin Karya Muhammad ‘Ajaj Alkhatib 

(W. 1443/2021).” Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora, 8(2). 2022. 

Muhajir, Mohamad Universitas Mummadiyah Yogyakarta. “Hadis di Mata Orientalis.” Jurnal Tarjih 

14(1). 2017. https://jurnal.tarjih.or.id/index.php/tarjih/article/view/14.102 

Muslim, M. A., Chintya, A., & Iman, M. K. “Pandangan Harald Motzki tentang Evolusi Tradisi Hadis: 

Antara Fakta Sejarah dan Proses Legitimasi.” An-Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, 

Budaya Dan Sosial, 12(1). 2025. https://doi.org/10.36835/annuha.v12i1.735 

Oktaviani, Salma, UIN Sunan Gunung Djati Bandung. “Pemikiran Joseph Schacht terhadap Hadis.” 

1-12. 2023.  https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/tammat/ 

Pahrudin, Ade. “Pengaruh Orientalis Goldziher dalam Studi Hadis Kontemporer di 

Indonesia.” Refleksi: Jurnal Kajian Agama Dan Filsafat, 20(1).  2021.  

https://doi.org/10.15408/ref.v20i1.20180 

———, Ade UIN Syarif Hidayatullah JakartaIndonesia. “Kontribusi Orientalis terhadap Studi Hadis 

Kontemporer Di Indonesia: Teori, Respons dan Sikap Sarjana Hadis.” Refleksi: Jurnal 

Kajian Agama dan Filsafat, 22(2). 2023. https://doi.org/10.15408/ref.v22i2.31923 

Rasyid Daud., et.al. State Islamic University (UIN) Syarif Hidayatullah, STID M. Natsir, University of 

Malaya, International Islamic University Malaysia. “The Writing of Hadith In The Era Of 

Profhet Muhammad: A Critique on Harun Nasution’s Thought.” Al-Jāmi‘ah: Journal of 

Islamic Studies. 59(1). 2021. 

Rohman, Abdul., et al. “Problem Otentitas Hadis (Kritik Musthafa Azami terhadap Pemikiran Ignaz 

Goldziher).” Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 7(1). 2021. 

https://doi.org/10.31332/zjpi.v7i1.3008 

Salim, Irfan. “Hadis dan Orientalisme: Studi terhadap Tadwin Hadis Menurut Para Orientalis.” 

Jurnal Al-Qalam, 24(1). 2007 

Sugiyono. “Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D.” Bandung: Alfabeta. 2019. 

https://doi.org/10.14421/livinghadis.2020.2310
https://doi.org/10.24042/klm.v6i2.411
https://doi.org/10.30595/ajsi.v3i2.13839
https://jurnal.tarjih.or.id/index.php/tarjih/article/view/14.102
https://doi.org/10.36835/annuha.v12i1.735
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/tammat/
https://doi.org/10.15408/ref.v20i1.20180
https://doi.org/10.15408/ref.v22i2.31923
https://doi.org/10.31332/zjpi.v7i1.3008


24 | Jurnal El-Badr Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Sumbulah, Umi., Zarwaki., & Huda, Muhammad Miftakhul. “Isnad cum Matan Analysis sebagai 

Metode Otentifikasi Hadis Nabi (Analisis Pemikiran Hadis Harald Motzki).” Jurnal Studi 

Hadis Nusantara, (4). 2022. 

Taufikurrahman., Hisyam, Ali. “Al-Sunnah Qabla Al-Tadwin: Karya Muhammad ‘Ajjâj al-Khatîb.” Al-

Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits, 14(1). 2020. 

http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/al-dzikra  

Vachruddin, Vrisko Putra. “Analisis Faktor Koneksitas Kritik Hadis antara Ignaz Goldziher dan 

Joseph Schacht.” Multidisciplinary Indonesian Center Journal (MICJO). 2024. 

https://doi.org/10.62567/micjo.v1i1.20 

Wathani, S. “Melawan Teori Otentisitas Hadits: (Counter Discourse Nabia Abbot Terhadap Teori 

Ignaz Goldziher).” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin dan Filsafat, 15(2). 2020. 

https://doi.org/10.24239/rsy.v15i2.485 

Zed, Mestika. “Metode Penelitian Kepustakaan.” Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 2008 

http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/al-dzikra
https://doi.org/10.62567/micjo.v1i1.20
https://doi.org/10.24239/rsy.v15i2.485

