
JURNAL EL-BADR 
http://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr 

e-ISSN : XXXX-XXXX 

Vol.1 No.1 Mei-Oktober 2024 

 

How to Cite: Fikri Islamie. (2024). Pendekatan Tafsī r Fiqhī y Terhadap Istinbā th Hukum Qashar Shalat: Analisis Tafsir 
Quran Surat An-Nisa [4]: 101. Jurnal El-Badr, 1(1).  

 

Pendekatan Tafsīr Fiqhīy Terhadap Istinbāth Hukum Qashar 
Shalat: Analisis Tafsir Quran Surat An-Nisa [4]: 101 

 

Fikri Islamie 
1Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negri Sunan Gunung Djati 

Fikrii0816@gmail.com 

 

INFO ARTIKEL  Abstract: This paper aims to present a model of approach to various interpretations of fiqh literature, 

focusing on the main theme of the qashar prayer as found in Surah An-Nisa: 101. The research method 

employed in this paper is qualitative, conducted through library research. The study provides an overview 

of fiqh interpretation using the common approach to exegesis, which includes the interpretation of 

vocabulary, the circumstances of revelation (asbab al-nuzul), and the context of verses (munasabat), 

similar to other tafsir works. What stands out is that fiqh interpretation intertwines its exegetical analysis 

with the scope and tools of fiqh, resulting in a blend of the two disciplines in the presentation of its content. 

One of the implications is that this fiqh-oriented exegesis offers perspectives that differ from traditional fiqh 

viewpoints, due to its initial foundation in the study of tafsir, followed by the extraction of legal rulings in 

fiqh. 

Abstrak: Tulisan ini bertujuan untuk memaparkan model pendekatan berbagai literatur tafsir fiqhi 

dengan tema kajian utama qashar shalat yang terdapat pada Q.S. An-Nisa: 101. Adapun metode penelitian 

dalam tulisan ini adalah menggunakan metode kualitatif melalui studi kepustakaan atau library research. 

Riset dalam tulisan ini memberikan kepada kita gambaran kajian tafsir fiqhi adalah menggunakan 

pendekatan tafsir sebagaimana umumnya dengan menuangkan tafsir mufradat, asbab nuzul dan 

munasabat seperti dalam kitab-kitab tafsir lainnya. Yang mencolok bahwa tafsir fiqhi membalut kajian 

tafsirnya dengan kajian ruang lingkup dan perangkat fikih sehingga terlihat perpaduan kedua ilmu itu 

dalam dalam pemaparan kontennya. Salah satu implikasinya adalah kajian tafsir bercorak fiqhi ini 

memberikan berbagai sudut pandang yang berbeda daripada sudut pandang fiqih pada umumnya 

disebabkan perbedaan pemberangkatan awalnya yang memulai dengan kajian ilmu-ilmu tafsir yang 

kemudian diikuti dengan istinbat-istinbat hukum dalam kajian fikih. 

Riwayat Artikel: 

Diterima: 08-06-24 

Disetujui: 08-07-24 

 

Kata Kunci: 

Tafsir 

Fikih 

Tafsir Fiqhiy 

Qashar Shalat 

 

                                              ——————————   ◆   —————————— 

 

PENDAHULUAN 

Alquran sebagai pedoman utama kaum muslimin berperan untuk membenahi keyakinan dan 

perilaku yang ada dalam diri manusia. Maka seluruh kandungan ayat Alquran tidak akan lepas dari 

pengkajian dua aspek tersebut. Sebagaiman keyakinan manusia dibimbing oleh ayat-ayat yang 

mengkaji tentang ‘aqīdah salīmah berserta prinsip dan pilar-pilarnya, maka begitu pula ayat-ayat 

hukum menuntun manusia agar memiliki perilaku yang lurus (istiqāmah sulūk). Dan untuk 

mencapai produk hukum tersebut mesti diambil melalui jalan istinbāt al-hukm.1 

Namun, untuk menghasilkan istinbat hukum yang lengkap dan tepat tidak cukup sekedar 

meninjau ayat-ayat Alquran sebagai sumber utama. Merujuk dua sumber utama ajaran yaitu 

 
1 Istinbāt atau dalam istilah lain disebut istidlāl dan istintāj adalah sebuah upaya pengambilan hukum maupun 

makna yang samar dalam nash melalui perangkat-perangkat hukum yang tepat. Lihat: Fahd bin Mubarak bin ‘Abdullah 

al-Wahbīy, Manhaj Al-Istinbāth min Alqurān Al-Karīm, (Silsilah Al-Risālah al-Jāmi’iyyah, 2007), cet. Ke-1, h. 44. 

http://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr
mailto:Fikrii0816@gmail.com


2 | Jurnal El-Badr Vol. 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

Alquran dan sunnah merupakan hal yang tidak bisa dielakkan. Bagaimana tidak, keduanya 

membantu seseorang untuk memahami produk hukum yang lengkap dan komprehensif. Sebab 

pada umumnya Aquran menjelaskan ketetapan hukum secara global sementara sunnah 

memberikan perincian dari ketentuan tersebut. Di samping terdapat beberapa keterangan hukum 

datang dari Alquran secara eksplisit yang kemudian ditegaskan kembali oleh sunnah. Maka 

keduanya harus senantiasa digunakan secara bersamaan. Hal itu disebabkan kedua sumber hukum 

ini memliki celah masing-masing. Alquran dengan ikhtilaf dalalahnya dan sunnah dengan validasi 

haditsnya. Atas dasar hal itu, ranah hukum ini merupakan dimensi ijtihad yang pada gilirannya ilmu 

tersebut dinamai dengan fiqih.2 

Pada dasarnya, tafsir dan fikih merupakan dua ilmu yang berbeda. Hal itu dikarenakan kajian 

tafsir lebih luas daripada kajian fikih, di mana penafsiran akan membahas semua ayat yang ada 

dalam Alquran baik itu berkaitan keyakinan, kisah-kisah, alam semesta juga ilmu lainnya termasuk 

perihal ibadah (baca: fikih). Sementara fikih lebih berporos pada pengkajian hukum praktis yang 

langsung dapat difahami dan diterapkan oleh manusia. Dalam perkembangannya kedua ilmu ini 

muncul semenjak masa Nabi صلى الله عليه وسلم dan kemudian diwarisi oleh para sahabat dan para ulama 

setelahnya. Ketika penafsiran memasuki masa pembukuan sekitar akhir abad pertama hingga abad 

kedua, maka madzhab-madzhab besar Islam sudah mulai bermunculan. Dari sana karya kitab-kitab 

tafsir mulai diwarnai oleh corak fikih sehingga disebut dengan Tafsīr fiqhīy.3  

Tafsīr fiqhīy merupakan penafsiran ayat-ayat hukum dalam Alquran berserta penjelasan 

istinbat sebagai produk hukum fiqih. 4 Pada mulanya tidak ditemukan penafsiran bercorak fiqhi 

yang menganut madzhabnya masing-masing pada masa sahabat, hingga akhirnya setelah masa 

pembukuan tafsir mulailah muncul tafsir-tafsir bercorak fiqih sesui madzabnya masing-masing. 

Seperti tafsir Ahkam Alquran atau dikenal dengan tafsir al-Jassash (370 H) yang menganut corak 

fikih Hanafi, Al-Jami’ li Ahkam Alquran atau dikenal dengan tafsir Al-Qurtubi (671 H) yang menganut 

corak fikih Maliki, Al-Iklil fi Istinbat al-Tanzil karya Al-Suyuthi (911 H) yang bernuansa fikih Syafi’i, 

ataupun Zadul Masir karya Ibn Al-Jauziy yang dianggap bercorak fikih Hanbali.5 Adapun suatu tafsir 

dapat dikatakan sebagai tafsir fiqhi tidak lain karena dua kondisi. Pertama, mufassir mengklaim 

bahwa kitab tafsirnya dikhususkan untuk mengkaji ayat-ayat ahkam, cirinya pun bisa dilihat ketika 

mufassir menamakan kitabnya dengan istilah “Tafsīr Ahkām”6. Kedua, mufassir tidak menyebutkan 

bahwa kitab tafsirnya secara eksplisit adalah tafsīr fiqhīy, akan tetapi tsaqafah keilmuan dan 

orientasi penafsirannya selalu menyasar persoalan hukum, di mana berikutnya produk pemikiran 

 
2 Fahd Al-Rumi, Ittijāhāt al-Mufassirīn fi al-Qarn Rābi ‘Asyar, (Riyadh: Muassasah Risalah, 1997), h. 415. 
3 Lihat: Muhammad Husain Al-Dzahabi, Al-Tafsir wa Al-Mufassirun, (Kairo: Maktabah Wahbah, t.t), j. 2, h. 320-321. 
4 Jamal Muhammad Al-Haubiy dan Isham al-‘Abd Zuhd, Al-Tafsīr wa Manāhij Al-Mufassirīn, (Gaza: Maktabah Al-

Miqdad, 1999), cet. Ke-2, h. 242. 
5 Muhammad Husain Al-Dzahabi, Al-Tafsir wa Al-Mufassirun, (Kairo: Maktabah Wahbah, t.t), j. 2, h. 321-322. 
6 Sebagaimana Al-Jassash, Al-Qurtubi, dan Al-Syinqithi menjelaskan hal itu dalam muqaddimah kitab tafsirnya 

masing-masing. 



3 | Jurnal El-Badr Vol 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

dalam tafsirnya didominasi oleh nuansa fikih dan pembahasan panjang lebar ketika bertemu 

dengan ayat-ayat hukum.7 

Tafsīr fiqhīy memberikan bentuk pendekatan tersendiri terhadap istinbat hukum. Secara 

substansi kajian dalam tafsīr fiqhīy tidak jauh berbeda dengan kajian ilmu fikih. Hanya saja tafsiīr 

fiqhīy memulai kajian dari sudut pandang penafsiran. Maka tak jarang aspek-aspek yang berkaitan 

dengan ilmu tafsir dibahas pula dalam pemaparan ayatnya, seperti; asbab nuzul, munasabah hingga 

kajian qawaid tafsirnya. Misalnya saja problematika seputar keterangan dan ketentuan qashar 

dalam nash Alquran yang melahirkan ragam ikhtilaf di kalangan ulama tafsir dan ulama fikih 

sekaligus. Tulisan ini akan membahas bagaimana bentuk istinbat hukum yang diambil dalam kitab² 

Tafsīr Fiqhīy terhadap Quran Surat An-Nisa 101 yang berkaitan dengan qashar shalat tersebut. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode yang digunakan dalam kajian ini adalah dengan menggunakan pendekatan kualitatif 

melalui studi kepustakaan atau library research8. Penelitian kepustakaan adalah metode penelitian 

yang pengumpulan datanya dilakukan melalui berbagai sumber informasi seperti buku, artikel, 

jurnal, media online, dan dokumen lainnya.9 Tulisan ini akan memaparkan bagaimana model 

pendekatan tafsir fiqhi berkaitan dengan qashar shalat yang terdapat pada Q.S. An-Nisa: 101. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Diskursus tentang qashar shalat hanya terdapat pada surat An-Nisa tepatnya pada ayat ke 101. 

Meskipun menurut sebagian ulama menyebutkan bahwa qashar shalat yang dimaksud adalah 

mengqashar atau meringkas sifat shalatnya bukan rakaatnya. Dan itu pun dijelaskan dalam surat 

lain seperti pada surat Al-Baqarah: 139, “Jika kamu berada dalam keadaan takut, salatlah dengan 

berjalan kaki atau berkendaraan...”. Sedangkan ayat yang menyebutkan lafazh qashar dalam shalat 

secara eksplisit adalah firman Allah dalam Q.S. An-Nisa berikut: 

 
7 Nashruddin Baidan menyebutkan bahwa corak yang berkembang pada masa tafsir klasik adalah corak umum atau 

menurut bahasa Al-Muhtasab corak salafi. Corak umum pada dasarnya tidak didominasi oleh nuansa apapun, 

penafsirannya hanya mengalir sesuai dengan ayat yang berbunyi. Akan tetapi corak salafi ini ketika membahas fiqih 

pun analisisnya cukup mendalam. Biasanya semua riwayat yang berkaitan dengan ayat fikih yang sedang dibahas akan 

dikaji secara lengkap. 
8 G.R, Somantri, Memahami Metode Kualitatif, (Hubs-Asia: 2010), 10 (1). h. 122. 
9 Agus Susilo Saefullah, “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama Dan Keberagamaan 

Dalam Islam,” Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 4 (2024): 195–211. 



4 | Jurnal El-Badr Vol. 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

 
ُ
فْتِنَك نْ يَّ

َ
وةِۖ  اِنْ خِفْتُمْ ا

ٰ
ل نْ تَقْصُرُوْا مِنَ الصَّ

َ
مْ جُنَاحٌ ا

ُ
يْك

َ
يْسَ عَل

َ
رْضِ فَل

َ
ا

ْ
مُ  وَاِذَا ضَرَبْتُمْ فِى ال

بِيْنًا  ا مُّ مْ عَدُوًّ
ُ
ك

َ
انُوْا ل

َ
فِرِيْنَ ك

ٰ
ك

ْ
فَرُوْاۗ اِنَّ ال

َ
ذِينَْ ك

َّ
 101ال

“Apabila kamu bepergian di bumi, maka tidak dosa bagimu untuk mengqasar salat jika kamu 

takut diserang orang-orang yang kufur. Sesungguhnya orang-orang kafir itu adalah musuh 

yang nyata bagimu.” (Q.S. An-Nisā: 101). 

 

Tafsir Mufradat 

Penejlasan dalam tafsīr fiqhīy pada umumnya tidak mengabaikan tafsir mufradat maupun 

tafsir ijmali mengenai suatu lafazh atau potongan ayat yang sedang di bahasnya. Berikut beberapa 

penafsiran mufradat menurut mufassir yang menulis tafsir fiqhiy berkenaan dengan ayat 101 dalam 

surat An-Nisa. 

رْضِ   .1
َ
ا

ْ
 وَاِذَا ضَرَبْتُمْ فِى ال

Para ulama tafsir memaknai dharabtum fi al-ardh dengan makna safar. Begitu pula Al-

Qurthubi menjelaskan bahwa makna ضربتم adalah سافرتم  kalian (bersafar)10 dan Ibn Al-Jauziy yang 

memaknai الضرب في الأرض dengan 11.السفر 

الضرب في الأرض هنا هو السفر، وأطلق الضرب في الأرض على السفر، لأن المسافر يضرب برجله وبراحلته وبمتوكئه 

على الأرض في حركة مستمرة جزءا من النهار، فكان التعبير عن الضرب في الأرض بالسفر في موضعه، وهو مجاز واضح 

 في علاقته.

Abu Zahrah menjelaskan bahwa istilah الأرض في   biasa digunakan untuk safar sebab الضرب 

orang yang melakukan safar ia menginjakkan kakinya, memacu kendaraannya dan pelananya di 

atas bumi terus menerus dalam beberapa waktu. Maka penggunaan istilah safar dengan dharb fi al-

ardh dipakai untuk menjelaskan keadaan tersebut, yaitu majaz yang keterkaitannya sudah jelas.12 

Sementara orang yang bermukim di negrinya tidak bisa dinamai dengan dharib fil ardh 

sekalipun ia berniat untuk safar. Keumuman ayat ini pun dijadikan dalil bagi bolehnya seseorang 

melakukan qashar shalat dalam semua kondisi safar, baik safar untuk melaksanakan ketaatan, safar 

 
10 Al-Qurthubi, Al-Jami’ li Ahkam Alquran, (Kairo: Dar Al-Kutub al- Mishriyyah, 1964), cet. Ke-2, j. 5, h. 351. 
11 Jamaluddin Abu al-Faraj Ibn Al-Jauziy, Zaadul Masir, (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 2001), j. 1, h. 459. 
12 Muhammad bin Ahmad Abu Zahrah, Zahrah al-Tafasir, (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabiy, t.t), j. 4, h. 1824. 



5 | Jurnal El-Badr Vol 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

dalam hal yang mubah, maupun safar untuk hal yang haram. Umumnya ayat ini pun dijadikan dalil 

bolehnya qashar dalam safar jarak dekat maupun jauh.13 

وةِۖ    .2
ٰ
ل نْ تَقْصُرُوْا مِنَ الصَّ

َ
 ا

Para ulama tafsir terkhusus kitab tafsir bercorak fikih menjelaskan bahwa lafazh “  نْ تَقْصُرُوْا
َ
ا

وةِ 
ٰ
ل   :memiliki dua makna. Misalnya, Al-Jassash menerangkan ” مِنَ الصَّ

السفر وهو الضرب في الأرض والآخر الخوف واختلف   المذكور في هذه الآية بمعنيين أحدهما  القصر 

 السلف في معنى القصر المذكور فيها ما هو

“Qashar dalam ayat ini mengandung dua makna. Pertama, qashar ketika safar. Kedua, qashar 

ketika khauf. Para ulama berbeda pendapat mengenai makna qashar tersebut.”14 

Ali Al-Shābūnīy menyebutkan, Al-Qashr adalah Al-Naqsh atau mengurangi. Ia mengandung 

makna mengurangi jumlah rakaatnya atau mengurangi sebagian sifat dan keadaannya. Al-Raghib 

berkata: mengqashar shalat adalah menjadikannya ringkas dengan meninggalkan sebagian 

rukunnya sebagai bentuk keringanan.15 

فَرُوْاۗ   .3
َ
ذِيْنَ ك

َّ
مُ ال

ُ
فْتِنَك نْ يَّ

َ
 اِنْ خِفْتُمْ ا

Muhammad Shadiq Khan dalam Nail Al-Marām fī Tafsīr al-Ahkām menyebutkan, Zhahirnya 

syarat }ْإِن{ dalam ayat ini menjelaskan bahwa qashar dalam safar tidak boleh dilakukan melainkan 

dalam keadaan khawatir mendapat serangan dari kaum kafir, bukan dalam keadaan aman. Akan 

tetapi, sunnah telah menetapkan bahwa Nabi صلى الله عليه وسلم mengqashar shalat dalam keadaan aman. Maka 

qashar dalam keadaan aman telah ditetapkan dalam sunnah. Mafhum dari syarat dalam ayat ini 

tentu tidak dapat menyelisihi sunnah Nabi yang sudah dianggap mutawatir yaitu melakukan qashar 

dalam kondisi aman-aman saja.16 

Al-Shabuniy menambahkan, bahwa ungkapan الذين كفروا يَفْتِنكَُمُ  أنَ  خِفْتُمْ   tidak berlaku إنِْ 

sebagai syarat, sebab kalam tersebut telah keluar dari keumumannya. Sebab pada umumnya kaum 

muslimin merasakan takut ketika dalam perjalanan. Berdasarkan hal ini Ya’la bin Umayyah 

bertanya kepada ‘Umar: mengapa kita boleh mengqashar padahal kita dalam kondisi aman? Maka 

 
13 Jalal al-Din al-Suyuthi, Al-Iklil fi Istinbath al-Tanzil, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1981), h. 99. 
14 Ahmad bin ‘Ali Al-Jassash, Ahkam Alquran, (Beirut: Dar Ihya al-Turats al-‘Arabi, 1984), j. 3, h. 230. 
15 Muhammad ‘Ali Al-Shabuni, Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayah al-Ahkam, (Beirut: Muassasah Manahil ‘Irfan, 1980), j. 1, 

h. 508. 
16 Abu al-Thayyib Muhammad Shadiq Khan, Nail Al-Maram fi Tafsir al-Ahkam, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2003), h. 206. 



6 | Jurnal El-Badr Vol. 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

‘Umar menjawab: Aku pun pernah heran seperti mana kamu heran. Aku pernah bertanya kepada 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم mengenai hal itu, beliau menjawab: “Itu adalah sedekah yang mana Allah bersedekah 

kepada kalian melaluinya, maka terimalah sedekah dari-Nya.”17 

 

Asbab Nuzul 

Untuk memahami redaksi ayat secara utuh, baik secara teks maupun konteks, maka perlu 

mengkaji sebab-sebab turunnya ayat. Sebab turunnya ayat atau asbab nuzul memberikan kita 

informasi tentang apa, kapan dan kepada siapa suatu ayat yang turun. Asbab nuzul 

menggambarkan bahwa ayat-ayat Alquran memiliki hubungan dialektis dengan fenomena sosio 

kultural masyarakat.18 Maka asbab nuzul merupakan jalan untuk memahami maksud ayat dan 

mengetahui penafsirannya.19 Oleh sebab itu tafsīr fiqhīy biasanya memasukkan asbab nuzul 

terhadap sebuah ayat untuk memahami konteks hukum yang meliputi ayat tersebut. 

Mengenai sebab turun ayat 101 dalam surat Al-Nisa, Imam Al-Thabari menukil sebuah riwayat 

yang menjadi asbab nuzul ayat tersebut. 

حدثني المثنى قال، حدثنا إسحاق قال، حدثنا عبد الله بن هاشم قال، أخبرنا سيف، عن أبي روق، عن أبي  

أيوب، عن علي قال: سأل قومٌ من التجار رسولَ الله صلى الله عليه وسلم فقالوا: يا رسول الله، إنا نضرب في  

، ثم  "جناح أن تقصروا من الصلاةوإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم  "الأرض، فكيف نصلي؟ فأنزل الله:

انقطع الوحي. فلما كان بعد ذلك بحِوَْلٍ، غزا النبي صلى الله عليه وسلم فصلى الظُّهر، فقال المشركون: لقد  

أمْكَنكم محمد وأصحابه من ظهورهم، هلا شددتم عليهم؟ فقال قائل منهم: إنّ لهم أخرى مثلها في إِثرها! 

إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا إنّ الكافرين كانوا لكم عدوًّا  "الصلاتين:فأنزل الله تبارك وتعالى بين  

إن الله أعد للكافرين عذابًا  "إلى قوله:  "مبينًا وإذا كنت فيهم فأقمتَ لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك

 ، فنزلت صلاة الخوف."مهينًا

Dari ‘Ali dia berkata: salah seorang dari kalangan pedagang bertanya kepada Rasulullah صلى الله عليه وسلم, 

Wahai Rasulullah, sesungguhnya kami melakukan perjalanan ke penjuru bumi bagaimana 

cara kita shalat? Maka Allah menurunkan “Apabila kalian bepergian di bumi maka tidak 

mengapa kalian mengqashar shalat.” Kemudian wahyu terputus. Maka setelah sekitar satu 

tahun, Nabi صلى الله عليه وسلم berperang lalu beliau shalat zhuhur, orang-orang musyrik berkata: Sangat 

memungkinkan bagi kalian untuk menyergap Muhammad dan sahabatnya di waktu zhuhur 

 
17 Muhammad ‘Ali Al-Shabuniy, Rawa’I al-Bayan Tafsir Ayat al-Ahkam, (Damaskus: Maktabah Al-Ghazali, 1980), cet. 

Ke-3, j. 1, h. 513. 
18 Muhammad Chirzin, Buku Pintar Asbabun Nuzul, (Jakarta: ZAMAN, 2012), cet. Ke-2, h. 17. 
19 Lihat: Abu al-Hasan ‘Ali bin Ahmad al-Wahidi, Asbab Nuzul, (Dimam: Dar al-Ishlah, 1992), cet. Ke-2, h. 8. 



7 | Jurnal El-Badr Vol 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

mereka, mengapa kalian tidak menyerang mereka? Salah seorang di antara mereka berkata: 

Sesungguhnya mereka punya aktifitas lain yang semisalnya (shalat ashar). Maka Allah 

Tabaraka wa Ta’ala menurunkan di antara dua shalat: “Jika kalian khawatir orang-orang kafir 

akan mengganggu kalian, sesungguhnya orang-orang kafir itu musuh yang nyata bagimu. Dan 

apabila engkau sedang bersama mereka maka tegakkanlah shalat hendaknya satu kelompok 

orang di antara mereka shalat bersamamu.” Hingga firman-Nya “sesungguhnya Allah 

menyediakan bagi orang kafir siksa yang menghinakan.” Maka turunlah ayat terkait shalat 

khauf.20 

Namun kandungan riwayat ini dinilai asing oleh Ibn Katsir, akan tetapi menurutnya 

terdapat syahid dari jalur lain yakni ‘Ayyasy Al-Zuraqi: 

حدثنا عبد الرزاق، حدثنا الثوري، عن منصور، عن مجاهد، عن أبي عياش قال: كنا مع رسول الله صلى 

عليه وسلم بعسفان، فاستقبلنا المشركون، عليهم خالد بن الوليد، وهم بيننا وبين القبلة، فصلى بنا النبي  الله 

صلى الله عليه وسلم الظهر، فقالوا: لقد كانوا على حال لو أصبنا غرتهم. ثم قالوا: تأتي عليهم الآن صلاة 

ت بين الظهر والعصر: }وإذا كنت فيهم  هي أحب إليهم من أبنائهم وأنفسهم. قال: فنزل جبريل بهذه الآيا

فأقمت لهم الصلاة{ قال: فحضرت، فأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم فأخذوا السلاح، ]قال[ فصفنا خلفه 

صفين، قال: ثم ركع فركعنا جميعا، ثم رفع فرفعنا جميعا، ثم سجد النبي صلى الله عليه وسلم بالصف 

ما سجدوا وقاموا جلس الآخرون فسجدوا في مكانهم ثم تقدم  الذي يليه والآخرون قيام يحرسونهم، فل

هؤلاء إلى مصاف هؤلاء، وجاء هؤلاء إلى مصاف هؤلاء، ثم ركع فركعوا جميعا، ثم رفع فرفعوا جميعا،  

جلس   جلسوا  فلما  قيام يحرسونهم،  والآخرون  يليه،  الذي  والصف  وسلم  عليه  الله  النبي صلى  ثم سجد 

ليهم، ثم انصرف. قال: فصلاها رسول الله صلى الله عليه وسلم مرتين: مرة الآخرون فسجدوا، ثم سلم ع

 بعسفان، ومرة بأرض بني سليم. 

Telah menceritakan kepada kami Abdurrazzaq telah menceritakan kepada kami Ats-Tsauri 

dari Manshur dari Mujahid dari Abu 'Ayyasy Az-Zuraqi berkata; kami bersama Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

di 'Utsfan lalu kami menghadap orang-orang musyrik yang di dalamnya ada Khalid bin Al 

Walid, mereka berada di antara kami dengan kiblat, lalu Rasulullah  صلى الله عليه وسلم memimpin shalat 

Dzuhur kepada bersama kami. (orang-orang musyrik) berkata; "Sesungguhnya mereka 

dalam keadaan lengah jika kita menyerang pertama", lalu mereka berkata; "Telah datang 

kepada mereka, sekarang waktu shalat yang lebih mereka sukai daripada anak-anak mereka 

dan diri mereka sendiri." (Abu 'Ayyasy Az-Zuraqi ra) berkata; maka turunlah Jibril as dengan 

ayat ini antara waktu Dhuhur sampai waktu Ashar, Dan apabila kamu berada di tengah-

 
20 Abu Ja’far Muhammad Ibn Jarir al-Thabariy, Tafsir Al-Thabariy, (Beirut: Muassasah Risalah, 2000), j. 9, h. 124. 



8 | Jurnal El-Badr Vol. 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

tengah mereka (sahabatmu) lalu kamu hendak mendirikan shalat bersama-sama mereka, 

(Abu 'Ayyasy Az-Zuraqi ra) berkata; lalu Rasulullah صلى الله عليه وسلم menyuruh mereka, lalu mereka 

mengambil senjatanya. (Abu 'Ayyasy Az-Zuraqi ra) berkata; lalu kami berbaris di belakang 

beliau dua barisan. Lalu beliau rukuk dan kami juga semuanya lalu beliau mengangkat 

kepalanya dan kami juga mengangkatnya, lalu Nabi صلى الله عليه وسلم sujud dengan shaf yang di 

belakangnya sedang yang lainnya berdiri untuk menjaga mereka. Tatkala mereka bersujud 

dan berdiri maka yang lainnya duduk lalu bersujud pada tempat mereka, lalu mereka maju 

ke barisan yang pertama dan yang di depan tadi mundur. (Abu 'Ayyasy Az-Zuraqi ra) 

berkata; lalu beliau rukuk dan mereka pun rukuk semuanya, lalu mereka mengangkat 

semuanya, kemudian Nabi صلى الله عليه وسلم sujud bersama dengan shaf di belakangnya sedang yang 

lainnya dalam keadaan berdiri menjaga mereka. Tatkala beliau duduk, yang belakang ikut 

duduk, lalu besujud, lalu beliau bersalam kepada mereka lalu mereka bubar. (Abu 'Ayyasy 

Az-Zuraqi ra) berkata; Rasulullah صلى الله عليه وسلم shalat dua kali, sekali di 'Usfan dan sekali di Bani 

Sulaim.21 

Begitu pula Ibn Al-Jauziy dalam Zadul Masir menyebutkan salah satu sebab turunnya ayat 

qashar dalam Alquran melalui riwayat ‘Ayyasy Al-Zuraqi: 

روى مجاهد عن أبي عياش الزَّرقي قال: كنّا مع رسول الله صلىّ الله عليه وسلّم بعُسفان، وعلى المشركين 

خالد بن الوليد، قال: فصلينا الظهر، فقال المشركون: لقد أصبنا غِرةّ، لو كنا حملنا عليهم وهم في الصلاة، 

 فنزلت آية القصر فيما بين الظهر والعصر.

Imam mujahid meriwayatkan dari Abu ‘Ayyash dia berkata: Kami pernah bersama 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم di ‘Asafan. Di kalangan kaum musyirikin terdapat Khalid bin Walid. Dia 

berkata, maka kami shalat zhuhur. Orang-orang musyrik berkata kami ditimpa kelengahan, 

sekiranya kami menyergap mereka ketika mereka shalat. Maka turun ayat qashar bagi shalat 

zhuhur dan ashar.22  

Dari tiga asbab di atas riwayat Al-Thabarīy dianggap gharīb oleh Ibn Katsir sehingga tidak 

bisa dipertimbangkan sebagai asbab dalam ayat 101 tersebut. Di samping bahwa Ibn Katsir menukil 

riwayat lain sebagai jalur penguat melalui ‘Ayyas al-Zuraqīy yang lebih menjelaskan asbab nuzul 

dari ayat ke 101 dan 102. Begitu pula Imam Al-Qurthubīy dan beberapa mufassir fiqhīy lainnya 

mencantumkan asbab tersebut untuk ayat berikutnya yaitu ayat ke 102 yang berkaitan khusus 

dengan tata cara shalat khauf. Maka asbab kajian nuzul ini memberikan impikasi terhadap makna 

qashar, bahwa yang dimaksud qashar itu adalah qashar untuk shalat khauf. 

 
21 Abu al-Fida Isma’il bin ‘Umar Ibn Katsir, Tafsir Alquran Al-‘Azhim, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999), cet. 

Ke-1,  j. 2, h. 354. Lihat juga: Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad; Hadits Abi ‘Ayyasy Al-Zuraqiy, (Beirut: Muassasah 

Risalah, 2001), cet. Ke-1, j. 27, h. 120-121. 
22 Jamaluddin Abu al-Faraj Ibn Al-Jauziy, Zaadul Masir, (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 2001), j. 1, h. 459. 



9 | Jurnal El-Badr Vol 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

Munasabah Ayat Qashar Dengan Hijrah Pada Ayat Sebelumnya 

Tafsir Fiqhīy pun memberikan pendekatan munasabah dalam penafsirannya. Hal ini 

disebabkan ayat Alquran itu memliliki korelasi satu sama lain, yang dapat membantu mufassir 

dalam melakukan istinbat hukumnya. Misalnya Al-Syafi’I ‘Abd Al-Rahman Al-Sayyid, Qabas Min Al-

Tafsir Al-Fiqhi menjelaskan: 

“Pada ayat sebelumnya Allah  menerangkan keutamaan dan derajat orang yang berjihad di 

jalan Allah serta ancaman bagi orang yang tidak berjihad dengan alasan bahwa mereka adalah 

orang-orang yang lemah (mustadh’afīn). Ketika terdapat perbincangan berkaitan dengan 

hijrah, di mana ia merupakan salah satu sasaran daripada dilakukannya safar, maka sangat 

sesuai apabila berikutnya Allah  menjelaskan tentang sebagian ketentuan shalat dalam kondisi 

safar. Selain itu ayat ini hendak menjelaskan pula bahwa shalat tidak gugur disebabkan 

keberadaan safar maupun berjihad tetapi diberikan keringanan dalam melaksanakannya.”23 

Ali Al-Shabunīy menambahkan, ayat ini pada mulanya membicarakan hijrah dan jihad di 

jalan Allah. Syariat mengajarkan dalam dua kondisi tersebut kewajiban shalat tidak gugur. Akan 

tetapi pelaksaannya dalam peperangan dan safar menjadi lebih sulit sehingga ayat ini datang untuk 

menjelaskan cara shalat dalam keadaan khauf. Mereka mendapatkan rukhshah dalam keadaan 

khauf dalam safar sebagai kemudahan, maka Allah menghubungkan ayat tersebut dengan 

ketentuan ini.24 

Munasabah yang diberikan oleh dua mufassir di atas menekankan bahwa shalat merupakan 

kewajiban yang tidak akan gugur bahkan oleh safar dalam melakukan hijrah dan jihad sekalipun. 

Selain itu hijrah dan berperang merupakan dua hal yang sangat menguras tenaga dan menimbulkan 

rasa tidak tenang, apakah oleh musuh, maupun kehabisan perbekalan karena jauh dari rumah. 

Sehingga setidaknya memberikan implikasi hukum bahwa setiap safar yang menimbulkan 

masyaqqah seperti dua hal di atas adalah dijelaskan langsung oleh Alquran. 

 

Istinbat Tafsir Fiqhiy 

1. Makna Qashr 

Sebagaimana dibahas sebelumnya dalam pembahasan tafsir mufradat. Bahwa makna qashar dalam ayat 

bisa berarti meringkas jumlah rakaat dan bisa berarti meringkas sifat shalatnya, yakni pada shalat khauf. 

Berkenaan dengan istinbat pertama, maka Al-Jasshash, Al-Qurthubīy dan Al-Syinqithīy lebih memilih makna 

qashar dalam ayat adalah qashar sifat shalat bukan qashar jumlah rakaat. Sebab qasar dalam ayat berkaitan 

dengan shalat khauf. Seperti dijelaskan pula oleh Wahbah Al-Zuhailīy: 

 
23 Al-Syafi’I ‘Abd Al-Rahman Al-Sayyid, Qabas Min Al-Tafsir Al-Fiqhi, (Kairo: Dar Al-Thaba’ah al-Muhammadiyyah, 

1981), cet. Ke-1, h. 186-187. 
24 Muhammad ‘Ali Al-Shabuniy, Rawa’I al-Bayan Tafsir Ayat al-Ahkam, (Damaskus: Maktabah Al-Ghazali, 1980), cet. 

Ke-3, j. 1, h. 512. 



10 | Jurnal El-Badr Vol. 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

وعملا بظاهر الآية: إنِْ خِفْتُمْ أنَْ يَفْتنَِكُمُ قال بعضهم: المراد هنا القصر في صلاة الخوف المذكور في الآية  

 الأولى، والمبينّ في الآية التي بعدها وفي سورة البقرة بقوله تعالى: فَإنِْ خِفْتمُْ فَرِجالًا أَوْ ركُْباناً. قال الشافعي:

غير الخوف بالسنّة، وأما في الخوف مع السفر فبالقرآن والسّنة، ومن صلىّ أربعا فلا شيء عليه،  القصر في  

 ولا أحب لأحد أن يتم في السفر رغبة عن السنّة. 

“Zhahir ayat   ُيَفتْنِكَُم أَنْ  خِفتْمُْ   menurut sebagian maknanya qashar dalam shalat khauf yang إِنْ 

disebutkan dalam ayat 101 dan dijelaskan dalam ayat 102 juga dalam surat Al-Baqarah   ُْفَإِنْ خِفتْم

رُكبْاناً أوَْ   Oleh sebab itu Imam Al-Syafi’I mengatakan: Qashar dalam keadaan aman . فَرِجالًا 

ketentuannya ada di dalam sunnah. Adapun qashar dalam keadaan khauf ketika dalam 

perjalanan ketentuannya ada di dalam Alquran dan Sunnah. Siapa yang melaksanakan shalat 

empat rakaat tidak mengapa, tetapi aku tidak senang apabila seseorang shalat dengan taam 

ketika safar karena menghiraukan sunnah.”25 

Kesimpulannya adalah bahwa qashar dalam ayat di atas adalah qashar dalam shalat khauf, 

yang menurut sebagian ulama diringkas dari 2 rakaat safar menjadi 1 rakaat seperti dalam shalat 

khauf. Adapun qashar dalam keadaan aman disyariatkan melalui sunnah nabi yang dianggap 

mutawatir dan tidak diragukan lagi. 

2. Hukum Qashar Shalat Ketika Safar 

Berikutnya para ulama tafsir menjelaskan pula dalam kitab mereka berkaitan dengan iktilaf 

hukum qashar. Maka dari berbagai literatur tafsir fiqhīy dapat diambil beberapa pendapat: 

a. Mengqashar shalat hukumnya Wajib. Al-Jassash Lebih menekankan bahwa qashar dalam 

sebuah perjalanan adalah wajib dan beliau mencantumkan perintah Nabi صلى الله عليه وسلم dalam hadits 

“Terimalah shadaqah dari-Nya.” Pendapat ini pun menjelaskan bahwa ia perpendapat seperti 

pendapat Abu Hanifah. Dan yang dimaksud adalah qashar dalam shalat khauf juga qashar 

dalam kondisi aman. 

b. Mengqashar shalat hukumnya Sunnah. Al-Qurtubi menyebutkan bahwa kebanyakan ulama 

salaf dan khalaf berkesimpulan bahwa mengqashar shalat adalah sunnat.26 Imam Syafii 

berpendapat, “Siapa yang melaksanakan shalat empat rakaat tidak mengapa, tetapi aku tidak 

senang apabila seseorang shalat dengan taam ketika safar karena membenci (menghiraukan) 

sunnah. 

 

 

 
25 Wahbah Al-Zuhailīy, Tafsir al-Munīr, (Damaskus: Dar al-Fikr al-Mua’shir), j. 5, h. 237. 
26 Tafsir Al-Qurthubīy Q.S. An-Nisa: 101. 



11 | Jurnal El-Badr Vol 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

3. Jenis Safar Yang Boleh Qashar 

Menegnai hal ini, para ulama tafsir menukil pendapat jumhur yang menyatakan bahwa 

bolehnya seseorang mengqashar dalam safar yang mubah, seperti untuk berdagang dan semisalnya. 

Begitu pula mereka bersepakat bahwa tidak ada qashar bagi orang yang melakukan safar 

ma’shiah.27  Al-Syinqithi menyebutkan bahwa tidak boleh seorang musafir melakukan qashar dalam 

safar maksiat. Sebab keringanan di dalamnya dapat membantunya untuk mengerjakan maksiat.  

Dalilnya terdapat dalam Q.S. 5:3. Bahwa bolehnya terpaksa adalah karena lapar bukan kerena dosa. 

Maka difahami dengan mafhum mukhalafah bahwa orang yang hendak melakukan dosa (mutajanif 

li itsm) tidak ada rukhsah baginya, begitu pula orang yang hendak bermaksiat dalam safarnya 

mereka adalah mutajanif li itsm.28 Sedangkan Abu Hanifah membolehkan safar ma’shiah 

berdasarkan keumuman ayat. 

4. Batas Muqim 

Para ulama tafsir berpendapat tentang batas muqim berkaitan dengan niatnya. Seperti 

perkataan Ibn al-Jauzīy dalam Zād al-Masīr, “Adapun masa bermukim adalah ketika ia berniat 

untuk melakukannya maka ia harus melaksanakan shalat dengan tam, tetapi jika ia berniat kurang 

dari waktu tersebut maka ia boleh mengqashar.” Lanjut Ibn Al-Jauzīy, “Para sahabat kami 

berpendapat bermukim itu selama dua puluh dua kali shalat. Abu Hanifah berpendapat: lima belas 

hari. Malik dan Al-Syafi’I berpendapat empat hari.”29 

Maka dalam hal ini ada tiga pendapat, 1) Sesuai dengan  niatnya ketika seorang yang bersafar 

ingin mukim atau safar. 2) Batasnya jika sudah 22 kali sahlat maka dianggap muqim sesuai dengan 

madzhab Imam Ahmad. 3) Batasnya adalah 20 kali shalat/ empat hari seperti pendapat Al-Syafi’i 

dan Malik. 4) Batasnya adalah 15 hari seperti pendapat Abu Hanifah. 

5. Jarak perjalanan yang boleh Qashar 

Berkenaan dengan batas minmal boleh qashar maka para ulama tafsir mencantumkan 

berbagai ikhtilaf fuqaha tentang hal ini, yaitu ada beberapa pendapat:  

a. Malik, Al-Syafi’i dan Ahmad jarak seseorang boleh safar adalah 4 burd atau sekitar 16 farsakh 

(+-81,6 km), atau setara dengan perjalanan dua hari. Dalilnya adalah ketika Ibn ‘Umar pergi 

ke Dzat Nushub yang berjarak sekitar 4 burd.   Segolongan ahli ilmu berpendapat bahwa 

jaraknya adalah sekitar 3 hari berdasarkan hadits larangan safar bagi perempuan selama 3 

hari tanpa mahram, namun istidlal ini dinilai keliru dalam memahami haditsnya. Al-Syinqithi 

menyebutkan bahwa istidlal jarak safar itu ada dalam hadits tidaklah memadai. Namun Ibn 

Al-‘Arabīy menilai bahwa safar kurang dari tiga hari adalah bukan istilah yang digunakan oleh 

 
27 Lihat: Tafsir Al-QUrthubīy Q.S. An-Nisa: 101. 
28 Lihat: Adhwa’ul Bayān, h. 279. 
29 Jamaluddin Abu al-Faraj Ibn Al-Jauziy, Zaadul Masir, (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 2001), j. 1, h. 460. 



12 | Jurnal El-Badr Vol. 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

orang Arab. Safar yang dimaksud oleh orang arab bukan ketika seseorang keluar dari 

kampungnya, tetapi ketika ia berjalan selama tiga hari. 

b. Dibolehkan safar dalam jarak dekat maupun jauh seperti pendapat Dawud. Pendapat ini 

berdalil dengan hadits Nabi صلى الله عليه وسلم yang melakukan safar sejauh 3 farsakh/ 9 mil (15 km) dari 

Madinah ke Dzhul Hulaifah. Begitu juga para sahabat yang melakukan qashar dalam jarak 

yang berbeda-beda, dan terdekat adalah Ibn ‘Umar yang pernah mengqashar dalam jarak satu 

mil. 

c. Sekelompok ulama pun berkesimpulan bahwa qashar disyariatkan untuk meringankan, dan 

keringanan itu berlaku dalam safar jauh yang biasanya dapat melelahkan.30 

 

Analisis 

Dari kajian di atas, penulis dapat menyimpulkan beberapa hal penting melalui analisis di 

bawah ini: 

1. Tafsir fiqhi memulai bahasan dengan penafsiran mufradat ayat dan penjelasan kalimat. 

2. Tafsir fiqhi memperhatikan adanya asbabun nuzul dan munasabah ayat yang dikaji baik dengan 

ayat sebelumnya maupun berikutnya. 

3. Mayoritas tafsir fiqhi tidak mengabaikan berbagai riwayat dan atsar yang ada guna membantu 

mengistinbat suatu hukum. Selain itu kaidah-kaidah kebahasaan dan kaidah ushul tidak pernah 

sepi dibahas. 

4. Ruang lingkup bahasan dalam kajian tafsir fiqhi secara umum mengikuti sistematika kajian 

kitab-kitab fikih. Misalnya dalam hal qashar shalat, maka ruang lingkupnya adalah seperti pada 

bahasan di atas, yaitu; 1) Hukum Qashar shalat ketika safar antara Wajib, Sunnah dan Boleh, 2) 

Jarak minimal perjalanan di mana shalat boleh Qashar, 3) Lamanya seseorang boleh safar dan 

waktu bermukim, 4) Hukum Qasar Shalat dalam Safar Tha’at, Mubah dan Maksiat. Begitu juga 

sub tema lainnya. 

 

SIMPULAN DAN SARAN 

Tafsir Fiqhīy memberikan gambaran baru dalam mengkaji ayat-ayat hukum. Adanya kitab-

kitab tafsir yang dikhususkan mengkaji tentang fikih atau didominasi oleh pembahasan fiqihnya 

menjelaskan kepada kita bagaimana kredibilitas para ulama dalam hal ilmu yang tidak memahami 

satu disiplin ilmu syariat saja. Pada umumnya tafsir fiqhīy ini meramu bagaimana kajian fiqih 

praktis dibawa ke dalam kitab-kitab tafsir. Melalui kajian di atas sejauh penelaahan penulis maka 

 
30 Tafsir Al-Qurthubi, j. 5, h. 354. 



13 | Jurnal El-Badr Vol 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

jarang ditemui pengarang kitab tafsir bernuansa fikih ini memberikan kesimpulan secara tegas 

tentang istinbat suatu hukum, atau mufassir menegaskan bahwa ia mengikuti madzhab ini dalam 

pendapat ini. Kebanyakan mereka hanya mencantumkan diskursus yang sudah jauh-jauh hari 

didiskusikan oleh para fuqaha dalam literatur kitab-kitab fikih dengan mengalir. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Abu Zahrah, Muhammad bin Ahmad. (t.t). Zahrah al-Tafasir, (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabiy). 

Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad; Hadits Abi ‘Ayyasy Al-Zuraqiy, (Beirut: Muassasah Risalah, 

2001), cet. Ke-1, j. 27, h. 120-121. 

Al-Dzahabi, Muhammad Husain. (t.t). Al-Tafsir wa Al-Mufassirun, (Kairo: Maktabah Wahbah). 

Al-Haubiy, Jamal Muhammad. (1999). Al-Tafsīr wa Manāhij Al-Mufassirīn, (Gaza: Maktabah Al-

Miqdad), cet. Ke-2. 

Al-Jassash, Ahmad bin ‘Ali. (1984). Ahkam Alquran, (Beirut: Dar Ihya al-Turats al-‘Arabi). 

Al-Qurthubi. (1964). Al-Jami’ li Ahkam Alquran, (Kairo: Dar Al-Kutub al-Mishriyyah), cet. Ke-2. 

Al-Rumi, Fahd ibn ‘Abdurrahman. (1997). Ittijāhāt al-Mufassirīn fi al-Qarn Rābi ‘Asyar,  (Riyadh: 

Muassasah Risalah). 

Al-Shabunīy, Muhammad ‘Ali. (1980). Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayah al-Ahkam, (Beirut: Muassasah 

Manahil ‘Irfan). 

Al-Suyuthi, Jalal al-Din. (1981). Al-Iklil fi Istinbath al-Tanzil, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah). 

Al-Syafi’I ‘Abd Al-Rahman Al-Sayyid, Qabas Min Al-Tafsir Al-Fiqhi, (Kairo: Dar Al-Thaba’ah al-

Muhammadiyyah, 1981), cet. Ke-1, h. 186-187. 

Al-Thabariy, Abu Ja’far Muhammad Ibn Jarir. (2000). Tafsir Al-Thabariy, (Beirut: Muassasah Risalah). 

Al-Wahbīy, Fahd bin Mubarak bin ‘Abdullah. (2007). Manhaj Al-Istinbāth min Alqurān Al-Karīm, 

(Silsilah Al-Risālah al-Jāmi’iyyah), cet. Ke-1. 

Al-Wahidi, Abu al-Hasan ‘Ali bin Ahmad. (1992). Asbab Nuzul, (Dimam: Dar al-Ishlah, 1992), cet. Ke-

2. 

Chirzin, Muhammad. (2012). Buku Pintar Asbabun Nuzul, (Jakarta: ZAMAN), cet. Ke-2. 

G.R, Somantri, Memahami Metode Kualitatif, (Hubs-Asia: 2010), 10 (1). h. 122. 

Ibn Al-Jauziy, Jamaluddin Abu al-Faraj. (2001). Zādul Masir, (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi). 

Ibn Katsir, Abu al-Fida Isma’il bin ‘Umar. (1999). Tafsir Alquran Al-‘Azhim, (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah), cet. Ke-1. 



14 | Jurnal El-Badr Vol. 1 No. 1 Mei – Oktober 2024 

Saefullah, Agus Susilo. “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama Dan 

Keberagamaan Dalam Islam.” Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 4 (2024): 195–

211. 

Shadiq Khan, Abu al-Thayyib Muhammad. (2003). Nail Al-Maram fi Tafsir al-Ahkam, (Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah). 

Wahbah Al-Zuhailīy. (1997). Tafsir al-Munīr, (Damaskus: Dar al-Fikr al-Mua’shir). 


