
QOLAMUNA 
https://jurnal.qolamuna.id/index.php/JQ 

e-ISSN : 3063-8925 
Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026 

 

273 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

PEMIKIRAN IBN AL-SALAH TENTANG ILMU HADIS DAN 
KONTRIBUSINYA TERHADAP PENGEMBANGAN 

MUSTHALAH AL-HADIS 
Rijal Fadilah 

Ilmu Hadis, Institut Agama Islam PERSIS Garut 
rijalfadilah@iaipersisgarut.ac.id 

 

INFO 
ARTIKEL 

 
Abstract:  The writing of the Prophet’s hadith began during the lifetime of the Messenger of Allah (peace 

be upon him), although at that time permission to record hadith was granted only to certain Companions 

who were directly instructed by him. After the Prophet’s death, the systematic collection of hadith that were 

scattered among various transmitters had not yet been undertaken, because the primary concern of the 

Companions was focused on the compilation of the Qur’an. The official codification of hadith was initiated 

during the caliphate of ‘Umar ibn ‘Abd al-‘Aziz through his directive. Although some hadith had previously 

been written down, these efforts were neither formal nor organized in a systematic manner. A structured 

and systematic compilation of hadith first appeared in the work of Imam Malik, namely al-Muwaththa’, 

compiled around 143 H, which is also categorized as a mushannaf, as the hadith it contains are arranged 

according to specific thematic subjects. Following the emergence of Imam Malik’s work, a number of hadith 

collections were produced that examined hadith not only from the perspective of transmission, but also in 

terms of the narrators and other related aspects. The study of the Prophet’s hadith then developed rapidly, 

as evidenced by the proliferation of works that explored the various dimensions of hadith. Among these are 

books devoted specifically to the sciences of hadith, such as Ibn al-Salah’s Muqaddimah, which discusses 

the various disciplines of hadith studies, including the definition of hadith, technical terminology, 

classifications of hadith, and other methodological issues. 

Abstrak:  Penulisan hadis-hadis Nabi telah berlangsung sejak masa Rasulullah saw., 
meskipun pada waktu itu izin penulisan hadis hanya diberikan kepada sebagian 
sahabat tertentu yang secara langsung mendapat perintah dari beliau. Setelah 
Rasulullah saw. wafat, upaya pengumpulan hadis yang tersebar di kalangan para 
perawi belum segera dilakukan, karena perhatian utama para sahabat masih terfokus 
pada proses penghimpunan al-Qur’an. Pengkodifikasian hadis secara resmi baru 
dimulai pada masa khalifah Umar bin ‘Abdul Aziz melalui kebijakan yang beliau 
keluarkan. Walaupun sebelumnya sebagian hadis telah ditulis, kegiatan tersebut 
masih bersifat tidak formal dan belum tersusun secara sistematis. Pengumpulan 
hadis secara teratur dan sistematik baru tampak dalam karya Imam Malik, yaitu al-
Muwaththa’ yang disusun sekitar tahun 143 H, yang juga dikenal sebagai kitab 
mushannaf, karena hadis-hadis di dalamnya telah diklasifikasikan berdasarkan tema-
tema tertentu. Setelah kemunculan karya Imam Malik, lahirlah berbagai kitab hadis 
yang tidak hanya menelaah aspek periwayatan, tetapi juga mengkaji para perawi serta 
berbagai persoalan lain yang berkaitan dengan hadis. Perkembangan kajian hadis 
kemudian berlangsung sangat pesat, ditandai dengan munculnya beragam karya yang 
membahas secara mendalam seluk-beluk hadis, termasuk kitab-kitab yang secara 
khusus mengkaji ilmu hadis, seperti Muqaddimah Ibn al-Salah, yang menguraikan 
berbagai disiplin ilmu hadis, mulai dari pengertian hadis, istilah-istilah yang 

digunakan, pembagian hadis, hingga aspek-aspek metodologis lainnya. 

Riwayat 
Artikel: 

Diterima: 10/01/26 
Disetujui: 30/01/26 

 

Kata Kunci: 

pemikiran ibn al-
salah ;  
ilmu hadis ;  
musthalah al-
hadis ; 

 
                                              ——————————   ◆   —————————— 

 

PENDAHULUAN  

Kajian hadis di dunia Islam secara umum bisa dikatakan sangat kurang dibandingkan 
dengan kajian Islam dalam bidang pemikiran tafsir al-Qur’an, kalam, tasawuf, fikih maupun 



274 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

filsafat (Noorhidayati, 2009). Hadis di satu pihak menempati ruang pemikiran umat Islam 
yang demikian urgen, sebagimana hadis merupakan sumber ajaran Islam (Saefullah, 2020 ; 
Ismail, 1994) sesudah kitab suci al-Qur'an yang menjadi pedoman bagi umat Islam (muzaki, 
2025).  Namun, di lain pihak hadis memiliki banyak problem yang perlu dikaji. 

Sebagai suatu disiplin ilmu, ilmu hadis mempunyai obyek sentral dalam pengkajiannya 
yaitu otentitas suatu hadis (Hermawan, 2025). Yang mana membutuhkan penelusuran 
sanad dan matan hadis, untuk mengetahui status sah atau tidaknya hadis tersebut. Apalagi 
ilmu ini sangat penting, dengannya seorang faqih dapat memberikan fatwa, seorang mufasir 
dapat menjelaskan maksud dari kandungan ayatayat al-Qur’an, begitu juga seorang muhaddis 
dapat menjelaskan apa yang terkandung dalam ajaran-ajaran yang disampaikan oleh 
Rasulullah (Salim, n.d.). 

Jika pada masa Rasulullah saw. untuk mengetahui keautentitas hadis, dapat 
dilakukan dengan mengkonfirmasi langsung kepada Rasulullah, sehingga dapat diketahui 
apakah berita itu benar adanya atau tidak. Hal itu berbeda setelah wafatnya Rasulullah saw., 
dimana kita ketahui bahwa para sahabat dan yang lainnya melakukan perjalanan yang cukup 
panjang untuk menemukan suatu hadis. Terlebih lagi, adanya hadis mutawatir yang menjadi 
pedoman para ulama agar senantiasa berhati-hati dalam menyandarkan suatu riwayat 
kepada Nabi saw. sebagaimana sabda beliau: 

دًا عْتُ النهبِه صلى الله عليه وسلم يَ قُولُ: »مَنْ كَذَبَ عَلَيه مُتَ عَمِ  ُ عَنْهُ قاَلَ: سََِ فَ لْيَ تَ بَ وهأْ مَقْعَدَهُ    عَنْ الْمُغِيرةَِ بْنِ شُعْبَةَ رَضِيَ اللَّه
 (Muhsin, 2011)مِنَ النهارِ 

 

“Dari al-Mugirah ra. berkata: saya mendengar Rasulullah saw. bersabda: barang siapa yang 
berbohong atasku dengan sengaja, maka ia menyiapkan tempatnya dalam api neraka”. (HR. 
alBukhari) 

 

Berdasarkan penjelasan di atas, maka ulama-ulama hadis merasa perlu dan 
termotivasi untuk menyusun kitab ilmu hadis sebagai acuan dalam menelusuri hadis-hadis 
Rasulullah saw. sebagaimana yang dilakukan oleh ibn al-Salah. Karya-karya dalam bidang 
hadis sebelum beliau pun sudah banyak, seperti karya alRamhurmuzi al-Muhaddis al-Fasil 
baina al-Rawi wa al-Wa’i, al-Hakim Abu ’Abdillah al-Naisaburi, Qawanin al-Riwayah karya 
Abu Bakr alBagdadi dan yang lainnya. Ulama sebelum ibn al-Salah sudah melakukan upaya 
yang sangat besar dalam bidang ilmu hadis, sekalipun menurut ulama yang lain bahwa kitab-
kitab tersebut belum memuat lengkap tentang seluruh aspek ilmu hadis, di mana dikatakan 
bahwa grafiknya masih datar, tidak ada peningkatan juga tidak terjadi penurunan. Sorotan 
kajiannya masih seputar pada bagaimana memahami suatu hadis, memilah mana hadis 
shahih dan mana saqim, dan mulai ada sedikit perbincangan mengenai munkir al-
sunnah.(Thannan, 2008) Akan tetapi, tetap harus diapresiasi bahwa berdasarkan karya 
mereka juga dapat memudahkan kita melakukan kajian terhadap ilmu hadis. 

 

 

 



275 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan kepustakaan 
(library research) (Saefullah, 2024) yang bersifat deskriptif-analitis, bertujuan mengkaji 
pandangan dan kontribusi Ibn al-Salah dalam ilmu hadis melalui analisis terhadap kitab 
Muqaddimah Ibn al-Salah fi ‘Ulum al-Hadis sebagai sumber primer, serta didukung oleh kitab-
kitab syarah, ikhtisar, karya ulama klasik dan literatur ilmiah kontemporer sebagai sumber 
sekunder. Data dikumpulkan dengan teknik dokumentasi melalui penelusuran, pembacaan, 
pencatatan, dan pengklasifikasian teks-teks yang berkaitan dengan biografi, metodologi, 
sistematika penulisan, serta konsep-konsep musthalah al-hadis yang dikemukakan Ibn al-
Salah. Selanjutnya data dianalisis menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan 
langkah reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan untuk memperoleh pemahaman 
yang utuh mengenai pemikiran, metode, serta kontribusi Ibn al-Salah dalam pengembangan 
disiplin ilmu hadis, dengan menjaga keabsahan data melalui perbandingan berbagai sumber 
rujukan (triangulasi sumber). 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Biografi Ibn al-Salah 

Nama lengkap Ibn al-Salah adalah Abu ‘Amr Taqiy al-Din ‘Utsman bin ‘Abd al-
Rahman bin ‘Utsman bin Musa al-Kurdi al-Syahrazuri al-Syarkhani(dan Mayreyna 
Nurwardani Huda, 2013). Sebutan “Ibn al-Salah” berasal dari gelar ayahnya yang kemudian 
dinisbatkan kepadanya, sehingga beliau lebih dikenal dengan nama tersebut hingga 
sekarang (Al-Syahruzuri, n.d.). Ia dilahirkan pada tahun 577 H/1181 M di desa Syarkhan, 
sebuah wilayah yang terletak di sekitar Syahrazur, kawasan Irbil, Irak bagian selatan. 
Wafatnya terjadi pada waktu subuh hari Rabu, 25 Rabi‘ul Awwal 643 H/1245 M di kota 
Damaskus, dan beliau dimakamkan di pemakaman kaum sufi di luar wilayah al-Nashr 
(Wasalmi, 2024). 

Ayahnya, ‘Abd al-Rahman yang bergelar Salah al-Din, merupakan seorang ulama 
terkemuka dan terpandang, khususnya dalam bidang fikih mazhab Syafi‘i. Dari ayahnyalah 
Ibn al-Salah pertama kali mendalami ilmu fikih. Salah satu kitab yang dipelajarinya secara 
langsung adalah al-Muhadzdzab, bahkan kitab tersebut dikhatamkan sebanyak dua kali 
lengkap dengan penguasaan dalil-dalil yang terkandung di dalamnya (Fauzi, 2022). 

Atas arahan ayahnya, Ibn al-Salah kemudian melanjutkan perjalanan ilmiahnya ke 
Mosul (Mausil) untuk memperdalam berbagai disiplin keilmuan. Di kota ini ia 
menunjukkan kesungguhan luar biasa dalam menuntut ilmu, hingga dikenal sebagai seorang 
ahli dalam banyak bidang, seperti hadis, tafsir, fikih, ushul fikih, nahwu, dan cabang-cabang 
ilmu Islam lainnya. 

Abu ‘Amr Taqiy al-Din Ibn al-Salah dikenal sebagai ulama yang memiliki tradisi rihlah 
ilmiah yang panjang. Hal ini tercermin dari ungkapan beliau tentang pentingnya sanad 
dalam agama serta keutamaan melakukan perjalanan demi memperoleh sanad yang tinggi. 
Pernyataan tersebut menggambarkan keluasan pengembaraannya dalam menuntut ilmu, 
yang mencakup berbagai wilayah dunia Islam (bin Azlan & bin Aris, 2024). 



276 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Dalam perjalanannya, beliau menetap beberapa tahun di Mosul, kemudian 
melanjutkan studi ke Baghdad, Khurasan, dan Syam. Di setiap kota yang disinggahi, ia 
berguru kepada para ulama setempat, terutama dalam bidang hadis, hingga mencapai 
derajat penguasaan yang mendalam. Di Mosul, ia belajar kepada tokoh-tokoh seperti 
‘Ubaidillah bin al-Samin, Nashrullah bin Salamah, Mahmud bin ‘Ali al-Mausili, dan ‘Abd 
al-Muhsin bin al-Tusi. Di Baghdad, gurunya antara lain Abu Ahmad bin Sakinah dan ‘Umar 
bin Tabrazid. Di Hamazan, ia berguru kepada Abu al-Fadhl bin al-Mu‘azzam. Di Naisabur, 
ia menimba ilmu dari banyak ulama, di antaranya Abu al-Fath Manshur bin ‘Abd al-Mun‘im 
al-Furawi, al-Mu’ayyad bin Muhammad al-Tusi, Zainab binti Abi al-Qasim al-Sya‘riyyah, al-
Qasim bin Abi Sa‘ad al-Shaffar, Muhammad bin al-Hasan al-Sarram, serta Abu al-Ma‘ali 
bin Nashir al-Anshari. Di Damaskus, ia belajar kepada Jamal al-Din ‘Abd al-Shamad, Syaikh 
Muwafaq al-Din al-Muqaddisi, dan Fakhr al-Din bin ‘Asakir. Di Halab, ia berguru kepada 
Abu Muhammad bin ‘Alwan, sedangkan di Bahran kepada al-Hafizh ‘Abd al-Qadir al-
Ruhawi (dan Kebangkitan, 2023). 

Keluasan keilmuan yang diperoleh melalui rihlah panjang tersebut menjadikan Ibn al-
Salah sebagai sosok yang sangat berpengaruh pada masanya. Hal ini terlihat dari dukungan 
Sultan Ayyubi terhadap pengembangan lembaga-lembaga pendidikan, seperti madrasah 
dan pusat-pusat kajian keislaman, yang turut memperkuat peran Ibn al-Salah sebagai 
pendidik dan ulama besar(dan Kebangkitan, 2023). 

Dalam kapasitasnya sebagai guru, Ibn al-Salah melahirkan banyak murid dari kalangan 
ulama. Di bidang fikih, di antaranya adalah Syaikh Taj al-Din, Imam Syams al-Din ‘Abd al-
Rahman bin Nuh al-Muqaddasi, Kamal al-Din Sallar, Kamal al-Din Ishaq, dan Taqiy al-
Din bin Zirrin. Sementara dalam bidang hadis, murid-muridnya antara lain Fakhr al-Din 
‘Umar al-Karji, Majd al-Din bin al-Mukhtar, Taj al-Din ‘Abd al-Rahman, Zain al-Din al-
Faraqi, serta al-Qadhi Syihab al-Din al-Jauri dan sejumlah ulama lainnya (Salmi, 2016). 

Pandangan Ulama tentang Ibn al-Salah 

Ibn al-Salah diakui sebagai salah satu ulama besar pada masanya karena keluasan 
dan kedalaman ilmunya dalam berbagai disiplin keislaman. Pengakuan tersebut tercermin 
dari penilaian banyak ulama terhadap kapasitas keilmuannya. Nur al-Din ‘Itr, misalnya, 
dalam pengantarnya terhadap Muqaddimah Ibn al-Salah menyebutkan bahwa beliau adalah 
seorang imam yang menguasai beragam cabang ilmu, seperti fikih, ushul fikih, tafsir, hadis, 
dan ilmu-ilmu keislaman lainnya. Pada masanya, ia juga dikenal sebagai mufti sekaligus 
Syaikh al-Islam, bahkan sebutan “syaikh” seringkali secara langsung merujuk 
kepadanya.Pertama Nur al-Din ’Itr dalam buku Muqaddimah ibn al-Salah menyatakan bahwa 
ibn al-Salah adalah seorang ulama yang memiliki berbagai bidang keilmuan. Bahkan pada 
masanya, beliau disebut sebagai imam yang ahli dalam fikih, usul, tafsir, hadis dan keilmuan 
lainnya. Pada masanya pula ibn al-Salah merupakan seorang mufti, dan syeikh al-Islam. dan 
setiap kali disebutkan lafaz ”syeikh”, maka yang dimaksud adalah ibn al-Salah.(‘Itr, n.d.) 

Ibn Khallikan menegaskan bahwa Ibn al-Salah merupakan tokoh besar dalam bidang tafsir, 
hadis, fikih, serta ilmu-ilmu yang berkaitan dengan kajian hadis, di samping penguasaannya 
terhadap bahasa Arab. Sementara itu, ‘Umar bin al-Hajib dalam Mu‘jam-nya 
menggambarkan Ibn al-Salah sebagai seorang imam yang wara‘, cerdas, berakhlak mulia, 
luas pengetahuannya, serta dikenal tekun beribadah. Al-Qadhi Syams al-Din bin Khallikan 
juga menilai beliau sebagai ulama yang sangat kompeten dalam hadis, tafsir, fikih, dan 



277 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

disiplin ilmu lainnya, dengan fatwa-fatwa yang jelas dan dapat dipertanggungjawabkan, 
bahkan ia mengakui banyak memperoleh manfaat dari keilmuan Ibn al-Salah(Salmi, 2016). 

Ibn Khallikan menegaskan bahwa Ibn al-Salah merupakan tokoh besar dalam 
bidang tafsir, hadis, fikih, serta ilmu-ilmu yang berkaitan dengan kajian hadis, di samping 
penguasaannya terhadap bahasa Arab. Sementara itu, ‘Umar bin al-Hajib dalam Mu‘jam-
nya menggambarkan Ibn al-Salah sebagai seorang imam yang wara‘, cerdas, berakhlak 
mulia, luas pengetahuannya, serta dikenal tekun beribadah. Al-Qadhi Syams al-Din bin 
Khallikan juga menilai beliau sebagai ulama yang sangat kompeten dalam hadis, tafsir, fikih, 
dan disiplin ilmu lainnya, dengan fatwa-fatwa yang jelas dan dapat dipertanggungjawabkan, 
bahkan ia mengakui banyak memperoleh manfaat dari keilmuan Ibn al-Salah (‘Itr, n.d.). 

Pandangan serupa disampaikan oleh al-Sakhawi yang menyebut Ibn al-Salah sebagai 
seorang mufti dan imam yang tajam pemikirannya, kuat argumentasinya dalam persoalan 
agama, memahami berbagai mazhab, menguasai bahasa Arab, serta memiliki hafalan hadis 
yang sangat baik. Kesaksian para ulama tersebut menunjukkan bahwa Ibn al-Salah adalah 
figur ilmuwan muslim dengan otoritas keilmuan yang kokoh dan diakui secara luas. Tidak 
hanya ulama-ulama yang telah disebutkan, masih banyak tokoh lain yang memberikan 
apresiasi serupa, sebagaimana dapat dijumpai dalam berbagai karya ringkasan, syarah, dan 
nazham atas Muqaddimah Ibn al-Salah, seperti yang dilakukan oleh al-Hafizh Zain al-Din 
al-‘Iraqi dalam al-Taqyid wa al-Idhah, serta karya-karya ulama sesudahnya(‘Itr, n.d.). 

Kontribusi Ibn al-Salah dalam Khazanah Keilmuan Islam 

 Ungkapan bahwa manusia akan dikenang melalui karya dan jasanya sangat tepat 
disematkan kepada Ibn al-Salah. Selain dikenal sebagai sosok ulama besar, ia juga 
meninggalkan warisan intelektual yang bernilai tinggi dalam berbagai cabang ilmu 
keislaman. Karya-karyanya tidak hanya memperkaya khazanah keilmuan, tetapi juga 
menjadi rujukan penting bagi generasi sesudahnya. Di antara kitab-kitab yang dinisbatkan 
kepadanya ialah Tabaqat al-Fuqaha’ al-Syafi‘iyyah, al-Amali, Fawa’id al-Rihlah yang ditulis 
dalam perjalanannya menuju Khurasan dan memuat beragam pembahasan ilmiah, Adab al-
Mufti wa al-Mustafti, Sillah al-Nasik fi Shifat al-Manasik yang menguraikan tata cara 
pelaksanaan ibadah haji, Syarh al-Wasit fi Fiqh al-Syafi‘iyyah, serta al-Fatawa yang merupakan 
kumpulan fatwa beliau dalam bidang fikih, tafsir, dan hadis yang dihimpun oleh para 
muridnya. 

Selain itu, beliau juga dikenal memiliki karya dalam bidang syarah hadis, seperti Syarh 
Sahih Muslim sebagaimana disebutkan oleh al-Suyuthi dalam Tadrib al-Rawi, serta kitab al-
Mu’talif wa al-Mukhtalaf fi Asma’ al-Rijal yang berkaitan dengan ilmu rijal. Namun, karya yang 
paling monumental dan berpengaruh dalam dunia keilmuan Islam adalah ‘Ulum al-Hadis 
yang lebih populer dengan sebutan Muqaddimah Ibn al-Salah. Kitab inilah yang kemudian 
menjadi fondasi utama dalam pengembangan ilmu musthalah al-hadis dan dijadikan 
rujukan oleh para ulama sesudahnya, baik dalam bentuk ringkasan, penjelasan, maupun 
karya-karya turunan lainnya (Al-Tahhan & Khamim, 2015). 

Profil Kitab Muqaddimah Ibn al-Salah fi ‘Ulum al-Hadis 

Karya Ibn al-Salah yang paling masyhur dalam bidang ilmu hadis dikenal dengan 
judul Muqaddimah Ibn al-Salah, meskipun nama lengkapnya adalah Muqaddimah Ibn al-Salah 
fi ‘Ulum al-Hadis. Sebelum penamaan tersebut disepakati, para ulama sempat mengusulkan 



278 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

beberapa judul. Al-Hafizh ‘Abd al-Rahim al-‘Iraqi menamakannya Anwa‘ ‘Ulum al-Hadis, 
sementara putranya, al-Hafizh Ahmad al-‘Iraqi, mengusulkan judul Ma‘rifah ‘Ulum al-Hadis. 
Kedua usulan ini menunjukkan kesamaan fokus, yaitu pada kajian ilmu-ilmu hadis. Selain 
itu, dua putra Imam Abu Ishaq al-Fazari juga mengajukan nama Ma‘rifah Anwa‘ ‘Ulum al-
Hadis. Walaupun terdapat berbagai alternatif penamaan, para ulama akhirnya sepakat 
menggunakan istilah ‘Ulum al-Hadis, dan sebagai bentuk penghormatan kepada 
penyusunnya, judul lengkap kitab ini kemudian dikenal sebagai Muqaddimah Ibn al-Salah fi 
‘Ulum al-Hadis(‘Itr, n.d.) . 

Burhan al-Din dalam karyanya Kasyf al-Zunun menegaskan bahwa kitab ini 
merupakan salah satu karya terbaik yang memperkenalkan dan menjelaskan ilmu musthalah 
al-hadis secara komprehensif. Pandangan tersebut sejalan dengan penilaian Syaikh 
Muhammad Raghib al-Tabbakh yang menyatakan bahwa Muqaddimah Ibn al-Salah bukan 
hanya kitab paling unggul dalam bidang ilmu hadis pada masanya, tetapi juga telah menjadi 
rujukan utama para ulama dari generasi ke generasi hingga saat ini. Hal ini dibuktikan 
dengan banyaknya karya lanjutan yang lahir dari kitab tersebut, baik dalam bentuk 
ringkasan, syarah, maupun nazham. Di antaranya adalah al-Taqrib wa al-Taisir karya Imam 
al-Nawawi, Ikhtisar ‘Ulum al-Hadis dan al-Ba‘its al-Hasits karya Ibn Katsir, al-Khulasah fi ‘Ilm 
al-Hadis karya al-Tibi, Mahasin al-Istilah karya al-Balqini, al-Tabsirah wa al-Tazkirah serta 
Nazm al-Durar (Alfiyah al-‘Iraqi) karya al-‘Iraqi, al-Taqyid wa al-Idhah karya al-‘Iraqi, al-Ifshah 
‘ala Nukat Ibn al-Salah karya Ibn Hajar al-‘Asqalani, dan Fath al-Mughits karya al-Sakhawi. 

Metode Penyusunan Kitab Muqaddimah Ibn al-Salah 

Apabila ditinjau dari sistematika penyajiannya, kitab Muqaddimah Ibn al-Salah 
memiliki pola penulisan yang berbeda dengan kebanyakan kitab lainnya yang umumnya 
disusun berdasarkan pembagian bab dan pasal. Kitab ini disusun dalam bentuk rangkaian 
pembahasan yang diberi nomor secara berurutan dari satu hingga enam puluh lima. Secara 
garis besar, keseluruhan materi dapat dikelompokkan ke dalam dua fokus utama. Bagian 
pertama membahas kedudukan dan klasifikasi hadis, yang mencakup dua puluh empat 
topik, sedangkan bagian kedua menguraikan persoalan sanad beserta hal-hal yang berkaitan 
dengannya, yang meliputi empat puluh satu pembahasan seperti contoh di bawah ini: 

 النوع الثالث عشر: معرفة الشاذ 

يروي الثقة ما لا يروي غيره. إنما الشاذ أن يروي الثقة حديثاً يخالف ما روى الناس. وحكى الحافظ أبو 
بكر علي الخليلي القزويني نحو هذا عن الشافعي وجماعة من أهل الحجاز والعراق، ثم قال: الحديث الشاذ 

ه أشهر منه. وذكر الحاكم أن ما ليس له إلا إسناد واحد يشذ بذلك شيخ ثقة أو غير ثقة، فكان من غير 
الشاذ هو الحديث الذي ينفرد به ثقة من الثقات وليس له أصل يتابع ذلك الثقة. قلت: هذا الذي قاله  
الشافعي عليه أكثر أهل الحديث، وشاذ غير مقبول. وأما ما كان من غيره فشيء ينفرد به العدل الحافظ  

ث فرد تفرد به عمر رضي الله عنه عن رسول الله الضابط حديث: »إنما الأعمال بالنيات« فإنه حدي
صلى الله عليه وسلم، ثم تفرد به عنه علقمة بن وقاص، ثم تفرد به عنه محمد بن إبراهيم، ثم تفرد به عنه 

 يحيى بن سعيد على ما هو الصحيح عند أهل ال 



279 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

 

Dalam mengawali suatu topik, Ibn al-Salah kerap memaparkan terlebih dahulu 
pendapat para ulama terdahulu, kemudian diikuti dengan pandangan pribadinya yang 
biasanya ditandai dengan ungkapan qultu. Pada beberapa kesempatan, beliau hanya 
menyampaikan pendapat para ulama disertai contoh, baik berupa ilustrasi di luar teks hadis 
maupun potongan hadis Nabi, tanpa selalu mengemukakan pendapatnya secara eksplisit. 
Bahkan, dalam mengutip hadis, tidak jarang beliau hanya menyajikan sebagian matan sesuai 
dengan kebutuhan pembahasan, tanpa menuliskannya secara lengkap. Seperti  dibawah ini: 

النوع العاشر: معرفة المنقطع فمنه: ما يسقط من الإسناد راوٍ واحد قبل الوصول إلى التابعي أو راوٍ يسمع 
من الذي فوقه، وقد بينا غير المذكور فيهما ولا يهمنا، ومنه الإسناد الذي ذكر فيه بعض رواته بلفظ مبهم 

ن سفيان الثوري عن أبي إسحاق عن زيد نحو رجل أو شيخ أو غيرهما. المثال: ما رويناه عن عبد الرزاق ع
بن أبي حذيفة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »نعم المال الصال للرجل الصال« فذكره بقية 
الحديث، فهذا الإسناد كله متصل في صورة المتصل، وهو في الحقيقة منقطع في موضعين؛ لأن عبد الرزاق  

من ابن أبي شيبة عن الثوري، ولم يسمع الثوري أيضًا من أبي إسحاق، لم يسمع من الثوري، وإنه إنما سَع  
 إنما سَع من شريك عن أبي إسحاق 

 
Apabila terdapat perbedaan pandangan di kalangan ulama mengenai suatu 

persoalan, Ibn al-Salah berusaha merangkum inti perbedaan tersebut, lalu menyampaikan 
kesimpulan yang menurutnya paling kuat disertai argumentasi yang mendukung. Pada 
topik-topik yang dianggap sangat penting, beliau memberikan penegasan ulang di bagian 
akhir pembahasan, sebagaimana terlihat dalam uraian tentang hadis sahih, hadis maqlub, 
dan tema-tema sentral lainnya Contoh: 

الباحثَ الفَهِمَ يقول: إنَّه نجدُ أحاديثَ محكومةً بعضها على كونِِا رُوِيَت بأسانيدَ كثيرةٍ من وجوهٍ  لعله 
: »الأذنَّنِ من الرأسِ« ونحوه، فهل يََزمُ ذلك وأمثالهُ نوعَ الَحسَن؟ لأنه بعضَها قد حديث  عديدةٍ، مثل

قيل فيه في وجهِ الَحسَن على ما قيل فيه آنفًا. وجودُ ذلك: إنهه ليس كلُّ حديثٍ يرُوى بمجيئه من وجوهٍ 
فيما قيل فيه، بل قد يكون ضعفُ ذلك نَّشئًا من ضعفِ راويه مع كونِ  ارتقاءٌ  الصدقِ له  ه من أهل 

والديانة، فإذا رأينا مروءه قد جاء من وجهٍ آخر عرفنا أنه قد حفظه وجاء به كما حفظه وضبطه، وكذلك 
إذا جاء من حديثٍ لا يرُسل أو يرُسل، فإنَّه نجد ذلك كما في المرسل إذا جاء من روايةٍ أخرى فيه ضعفٌ 

لك لقوةِ الضعفِ وتقاعدِ هذا الجابر عن جبره،  قليل يقوى بروايته عن آخر، ومن ضعفٍ لا يزول نحو ذ
ومقاومته ذلك، فالحكمُ للحديث إنما هو كونُ الراوي بهما كاذبًا أو كونُ الحديث شاذًّا ………،  

 والله أعلم 



280 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

قلتُ: وقال قومٌ يقولون: إنما يعتمد الناسُ في جرحِ الرواةِ وردِ  حديثهم على الكتب التي صنهفوها في هذا   
الباب، وفيها الجرحُ والتعديل، وهم إنما يُصر حِون فيها لبيان سببِ الجرحِ مجردَ قولهم: فلانٌ ضعيفٌ، وفلانٌ 

يثٌ غيُر ثابتٍ، ونحو ذلك. فاشتراطُ بيانِ  ليس بشيء، ونحو ذلك، أو: هذا حديثٌ ضعيفٌ، وهذا حد
السببِ يفضي إلى تعطيلِ ذلك وسدِ  بابِ الجرحِ في الأغلبِ الأكثر. وجوابه: أنه ذلك وإن لم يعُتمد في  
إثبات الجرح والحكم به فقد اعتُمد في أن نتوقهف عن قبول حديث من قالوا فيه مثل ذلك بناءً على أن 

 .(.Itr, n.d‘)دسِ  فيه من حيث مثل ذلك التوق فذلك أوقع عندنَّ فِهمَ ال
Sebagai penguat pesan moral dan ilmiah. Selain itu, Ibn al-Salah juga banyak 

mengemukakan kaidah, definisi, dan istilah secara jelas dan sistematis, sehingga 
memudahkan pembaca dalam memahami konsep-konsep ilmu hadis. Dalam banyak 
tempat, tampak pula pengaruh pemikiran al-Hakim al-Naisaburi, baik dari segi pola 
penyajian maupun rujukan substansi seperti: 

  (.Itr, n.d‘):فوائد مهمة

 .إحداها: الصحيح يتنوهع إلى متهفقٍ عليه، ومختلفٍ فيه، كما سبق ذكره. ويتنوهع إلى مشهورٍ، وغريبٍ، وعزيزٍ 

الثانية: أنهه قد نروي من أجزاء الحديث وغيرها حديثاً صحيحَ الإسناد، ولا نجده في أحد الصحيحين، ولا 
منصوصًا على صحته في شيءٍ من مصنهفات أهل الحديث المعتمدة المشهورة، فيُقال: هذا إسنادٌ صحيح، 

، لأنهه لا بده من إسنادٍ من ذلك إلا ونجد لأنهه قد تعُرَف هذه الأسانيد ليراد الاعتبار بمجرد اعتبار الأسانيد
 .في رجاله من اعتمد في روايته على ما في كتابه، عُرِف بما اشترط في الصحيح من الحفظ والضبط والإتقان
 

Keunikan lain dari metode penulisannya ialah penyertaan kutipan syair dalam 
beberapa bagian, khususnya ketika membahas adab penuntut ilmu hadis seperti dibawah 
ini: 

قال أشدنَّ الأديب الفاضل فارس بن الحسين نفسه: يا طالب العلم الذي ذهبت به مدنه الرواية كن في 
 (.Itr, n.d‘)الرواية كالنخلة بالورق والتمر، وأقبل القليل وادع ما سواه برهبة

Setiap pembahasan dalam kitab ini hampir selalu diakhiri dengan ungkapan wallahu 
a‘lam, yang mencerminkan sikap tawaduk penulis dan pengakuannya bahwa kebenaran 
hakiki berada di sisi Allah semata.(‘Itr, n.d.) 

Keistimewaan dan Keterbatasan Kitab Muqaddimah Ibn al-Salah 

Sejarah mencatat bahwa kitab Muqaddimah Ibn al-Salah memperoleh pengakuan luas 
dari para ulama dan dipandang sebagai karya perintis yang membahas ilmu kritik hadis 
secara rinci, baik dari sisi sanad maupun matan. Para ahli sepakat bahwa kitab ini 
merupakan rujukan utama dalam kajian ‘Ulum al-Hadis sejak masa penulisnya hingga kini, 
terbukti dengan lahirnya banyak karya lanjutan yang menjadikannya sebagai dasar acuan. 
Kitab ini memuat enam puluh lima topik penting dalam ilmu hadis dan disusun secara 



281 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

sistematis, disertai penjelasan yang komprehensif. Dalam mengulas perbedaan pendapat 
para ulama, Ibn al-Salah tidak hanya memaparkannya, tetapi juga merumuskan kesimpulan 
yang memperjelas titik persoalan. Selain itu, beliau kerap memperkuat penjelasan dengan 
contoh-contoh, baik yang diambil langsung dari hadis Nabi maupun berupa ilustrasi 
pendukung, sehingga memudahkan pemahaman pembaca. 

Namun demikian, sebagaimana karya manusia pada umumnya, kitab ini juga tidak 
luput dari keterbatasan. Ungkapan bahwa kesempurnaan hanya milik Allah menunjukkan 
bahwa tidak ada karya ilmiah yang sepenuhnya tanpa kekurangan. Dari sisi sistematika, 
penyusunan pembahasan dalam Muqaddimah tidak mengikuti pola pembagian bab dan pasal 
sebagaimana lazimnya kitab-kitab lain, melainkan berupa rangkaian pembahasan 
bernomor. Hal ini dapat dipahami karena kitab tersebut merupakan karya pionir yang 
pertama kali menyajikan kajian kritik hadis secara menyeluruh. Seiring berkembangnya 
kebutuhan ilmiah, persoalan ini kemudian diatasi melalui edisi-edisi cetakan baru yang 
mengelompokkan pembahasan secara lebih teratur. Selain itu, dalam beberapa contoh 
hadis, Ibn al-Salah tidak selalu menuliskan matan secara lengkap, karena fokus pembahasan 
lebih diarahkan pada aspek sanad atau kaidah, bukan pada keseluruhan teks hadis. Dengan 
demikian, keterbatasan tersebut lebih bersifat teknis dan tidak mengurangi nilai ilmiah 
maupun kedalaman substansi kitab ini. 

 

SIMPULAN DAN SARAN 

Kesimpulan dari kajian ini menunjukkan bahwa Muqaddimah Ibn al-Salah fi ‘Ulum al-
Hadis merupakan karya pionir yang secara komprehensif, sistematis, dan akurat 
merangkum 65 disiplin ilmu hadis, dengan pembagian pokok bahasan pada aspek status 
hadis dan persoalan sanad, sehingga layak diposisikan sebagai rujukan utama dalam 
pengembangan teori dan metodologi kritik hadis hingga masa kini. Keunggulan kitab ini 
terletak pada kelengkapan cakupan dan kedalaman analisisnya, sementara keterbatasannya 
terutama bersifat teknis, yaitu pada sistematika penyajian yang belum terstruktur dalam 
bentuk bab dan pasal serta pada penyebutan contoh hadis yang sering kali tidak lengkap. 
Implikasi dari temuan ini adalah pentingnya melakukan pembacaan ulang terhadap 
Muqaddimah dengan pendekatan metodologis yang lebih terstruktur, baik melalui 
pengklasifikasian ulang tema-tema, pemetaan konsep, maupun integrasi dengan 
metodologi kritik hadis kontemporer.  

Adapun saran untuk penelitian selanjutnya adalah perlunya kajian komparatif antara 
kerangka ilmu hadis yang disusun Ibn al-Salah dengan karya-karya musthalah hadis 
modern, serta penyusunan edisi tematik atau analitis yang mengelompokkan 65 disiplin 
tersebut secara lebih sistematis, sehingga dapat memudahkan pemahaman, memperkuat 
relevansi akademik, dan memperluas penerapan metodologi kritik hadis dalam studi hadis 
di era kekinian. 

 

DAFTAR REFERENSI  

‘Itr, N. al-D. (n.d.). Muqaddimah li ibn al-Salah al-Imam Abu ‘Amr ‘Usman bin ‘Abd al-
Rahman al-Syahruzuri (Cet. VIII). 



282 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Al-Syahruzuri, A. ‘Amr ‘Usman bin ‘Abd al-R. (n.d.). No Title. Beirut : Dar fikri. 

Al-Tahhan, M., & Khamim, K. (2015). Metode Takhrij Al-Hadith dan Penelitian Sanad 
Hadis. Imtiyaz. 

bin Azlan, U., & bin Aris, H. (2024). Kepentingan Menganalisis Status Perawi Hadis 
Dengan Neraca Ilmu Al-Jarh Wa Al-Ta’dil: Tumpuan Terhadap Status Periwayatan 
Abu Hanifah: The importance of Analyzing the Status of Hadith Narrators Based on 
the Discipline of al-Jarh wa al-Ta’dil with A Focus on the Narration of Abu Hanifah. 
Journal Of Hadith Studies, 110–120. 

dan Kebangkitan, M. I. al-Ṣ alāḥ . (2023). Muqaddima of Ibn al-Ṣ alāḥ  and the Revival of 
Hadith Studies in the Mamluk Era. 

dan Mayreyna Nurwardani Huda, M. J. N. (2013). Studi Penanaman Nasionalisme Pada 
Siswa Sekolah Dasar Berbasis Agama Di Yogyakarta. Psikologi Integratif, 1(1), 15–
16. http://ejournal.uin-suka.ac.id/isoshum/PI/article/view/263 

Fauzi, M. I. F. (2022). Konsep Character Building Perspektif Musthafa Al-Ghalayaini Studi 
Kitab Idhatun Nasyi’in. Tarbiya Islamica, 10(1), 20–38. 

Hermawan, I. H., Ramdhanani, K., Sein, L. H., Aziz, A., Hakim, A., Farida, N. A., Karnia, 
N., & Saefullah, A. S. (2025). Model pembelajaran PAI berdampak: Rekonstruksi 
filosofis menuju transformasi holistik. Rumah Literasi Publishing. 

Muhsin, M. (2011). Metode Bukhari dalam al-Jami ‘al-Sahih: Tela’ah atas Tashih dan 
Tadh’if menurut Bukhari. Al-Fath, 5(2), 1–15. 

Muzaki, I. A., Fauziah, D. N., Nurhasan, Mustofa, T., Abidin, J., Ulya, N., Makbul, M., & 
Kholifah, A. (2025). Kurikulum cinta sebagai paradigma pembelajaran PAI. Rumah 
Literasi Publishing. 

Saefullah, A. S. (2020). Pendidikan Karakter Nasionalis Dan Berintegritas Pada Kurikulum 
Madrasah Tsanawiyah (MTs) Al-Ishlah Persis Kabupaten Majalengka. 
https://opac.syekhnurjati.ac.id/perpuspusat/index.php?p=show_detail&id=38680 

Saefullah, A. S. (2024). Ragam penelitian kualitatif berbasis kepustakaan pada studi agama 
dan keberagamaan dalam islam. Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2(4), 195-211 

Salim, A. ‘Abd al-M. (n.d.). Qawaid Hadisiyyah (cetakan pe). al-Nasyir: Maktabah al-‘Imrin 
al-‘Ilmiah. 

Salmi, W. (2016). MANHAJ IBN AL-SHALAH DALAM MUQADDIMAH IBN AL-
SHALAH FI’ULUM AL-HADIS. Tahdis: Jurnal Kajian Ilmu Al-Hadis, 7(1). 

Thannan, M. (2008). Taisir Mushthalah al-Hadits. Surabaya: Maktabah al. 

Wasalmi, W. (2024). Islam Pada Masa Dinasti Fathimiyah. Tabsyir: Jurnal Dakwah Dan 
Sosial Humaniora, 5(3), 175–191. 

 

 

 


