QOLAMUNA

O] a m u n a https://jurnal.golamuna.id/index.php/JQ
e-ISSN : 3063-8925

Keistaman, Pendidifean, 1iterasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 - Apr]] 2026

KAJIAN PEMIKIRAN IMAM AL GHAZALI TENTANG PENILAJAN
DAN EVALUASI

Nabilla Eka F.D1, Khalida Tsania S.2, Moh. Faizin3

Pendidikan Bahasa Inggris, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Indonesia
2Pendidikan Bahasa Inggris, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Indonesia
3Pendidikan Bahasa Inggris, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Indonesia

Ifortunanabilla@gmail.com , 2khalidatsania@gmail.com, 3faizin7172@gmail.com

INFO ARTIKEL Abstract:  This article examines evalnation and assessment in Islamic education by
Riwayat Artikel: ejm])/msz'.zz'ﬂg the ]?biloxo]b/yica/ and Pedczgogz'm/ views of ImamA.l%/. Hamz'd al-Ghazali, a highly

influential Muslim scholar and thinker. Although al-Ghazali did not directly develop modern
Diterima: 09-12-25 evaluation methodologies, his thoughts on the goals of education, moral development, and the
Disetujui: 31-12-25 division of knowledge provided a deep theoretical foundation for understanding how achievement

and success should be measnred in Islanic education. This study examines al-Ghazali's fey
works, particularly hya' Ulnm al-Din and Ayynha al-Walad, to identify assessment

Kata Kunci: indicators that go beyond the cognitive dimension. The results indicate that, in al-Ghazali's
Evaluasi ; view, assessment should look holistically, focusing more on internal gualities and practices than
Penilaian ; simply the quantity of knowledge. The core of evaluation is the development of good character,
Pendidikan Islam ; sincerity of intention, and the beneficial application of knowledge. Assessment serves as a means
Imam Al-Ghazali Jor self-reflection for students and as a way to ensure that education brings them closer to God.

Therefore, this article argues that al-Ghazali's views provide a relevant evaluation frameworfk
Jfor contemporary Islamic education, emphasizing the importance of integrating spiritual, ethical,
and intellectnal aspects.

Abstrak: Artikel ini membahas evaluasi dan penilaian dalam pendidikan Islam
dengan menekankan pandangan filosofis dan pedagogis dari Imam Abu Hamid
al-Ghazali, seorang ulama dan pemikir Muslim yang sangat berpengaruh.
Walaupun al Ghazali tidak secara langsung mengmbangkan metodologi evaluasi
modern, pemikirannya tentang tujuan pendidikan, perkembangan moral, dan
pembagian ilmu menghidupkan dasar teoritis yang mendalam untuk memahami
bagaimana pencapaian dan keberhasilan seharusnya diukur dalam pendidikan
Islam. Studi ini menjelajahi karya-karya utama al-Ghazali, khususnya dalam Ihya’
‘Ulum al-Din dan Ayyuha al-Walad, dengan tujuan untuk menemukan unsur-
unsur penilaian yang melampaui hanya aspek kognitif. Hasilnya menunjukkan
bahwa dalam pandangan al-Ghazali, penilaian harus melihat keseluruhan, lebih
pada kualitas internal dan praktik daripada hanya kuantitas pengetahuan. Inti dari
evaluasi adalah pengembangan karakter baik, keikhlasan dalam niat, dan
penerapan ilmu yang bermanfaat. Penilaian berfungsi sebagai sarana untuk
refleksi diri bagi siswa dan sebagai cara untuk memastikan bahwa pendidikan
membawa mereka lebih dekat kepada Tuhan. Oleh karena itu, artikel ini
mengklaim bahwa pandangan al-Ghazali menyediakan kerangka evaluasi yang
relevan untuk pendidikan Islam saat ini, yang menekankan pentingnya
menggabungkan aspek spiritual, etika, dan intelektual.

*

209 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora V'ol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026


mailto:1fortunanabilla@gmail.com
mailto:khalidatsania@gmail.com
mailto:faizin7172@gmail.com

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan bagian penting dari aspek sosial dan budaya. Hal ini berfungsi
secara strategis dalam pembentukan keluarga, masyarakat, dan bangsa (Shafwa, 2023).
Peran strategis ini pada dasarnya adalah usaha yang dilakukan dengan sadar, teratur,
berfokus, dan berpikir secara filosofis. Berpikir filosofis berarti merenungkan secara
mendalam tentang berbagai hal. Sama halnya dengan filosofi pendidikan, kita diminta
untuk merenungkan secara mendalam tentang pendidikan (Sirojudin, 2017).

Tujuan utama dari pendidikan dalam Islam adalah membentuk orang yang memiliki
kemampuan, etika, dan hubungan spiritual yang mendalam dengan Tuhan. Dalam konteks
Islam, pendidikan tidak hanya menekankan pada hasil akademik atau kecerdasan, tetapi
juga berfokus pada pengembangan karakter, kepribadian, serta keseimbangan antara ilmu
dan tindakan. Untuk menilai sejauh mana tujuan ini tercapai, penting bagi proses
pendidikan untuk melibatkan asesmen dan evaluasi. Dengan evaluasi, para pendidik dapat
mengukur perkembangan moral, spiritual, dan perilaku siswa, selain kemampuan intelektual

mereka.

Salah satu tokoh penting yang memberikan dampak besar pada pemikiran pendidikan
Islam, terutama mengenai penilaian dan evaluasi, adalah Imam Abu Hamid al-Ghazali
(1058-1111 M). Sebagai ulama, filosof, dan sufi terkenal pada periode kejayaan Islam, al-
Ghazali melihat pendidikan sebagai cara untuk menyucikan jiwa (tazkiyatun nafs) dan
membentuk akhlak yang baik. Ia berpendapat bahwa pengetahuan tidak memiliki arti jika
tidak diikuti oleh moralitas dan ketulusan dalam penerapannya. Oleh karena itu, dalam
konteks evaluasi, al-Ghazali menyoroti pentingnya menilai aspek dalam peserta didik,
seperti niat, kejujuran, dan keseriusan dalam menuntut ilmu, di samping hasil akademis
yang terlihat.

Pandangan Imam al-Ghazali mengindikasikan bahwa pendidikan seharusnya
diarahkan untuk menciptakan individu yang harmonis antara pikiran, hati, dan tindakan.
Dalam system pendidikan Islam, penilaian seharusnya tidak hanya focus pada hasil akhir
saja, tetapi juga perlu melihat proses belajar dan pertumbuhan karakter siswa. Dengan
demikian, pemikiran al Ghazali tentang penilaian tidak hanya berfungsi sebagai tanda
keberhasilan, nemun juga sebagai sarana untuk melakukan refleksi dan peningkatan diri
secara spiritual.

Dalam lingkungan pendidikan masa kini, ide penilaian dan evaluasi yang dipaparkan
oleh al-Ghazali sangat relevan. Sistem pendidikan modern lebih fokus pada aspek
pengetahuan dan pencapaian nilai, sementara aspek moral dan spiritual sering kali kurang
diperhatikan. Situasi ini menciptakan kelompok generasi yang cerdas dalam pikirannya
tetapi kurang kuat dalam moral. Oleh karena itu, ide-ide al-Ghazali dapat digunakan sebagai
acuan untuk mengembangkan model penilaian pendidikan yang lebih lengkap, yang melihat
siswa sebagai manusia yang memiliki aspek fisik, intelektual, dan spiritual.

Studi mengenai pandangan Imam al-Ghazali tentang penilaian serta evaluasi memiliki
pentingnya baik bagi akademisi maupun praktisi. Dari segi akademik, penelitian ini

210 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora 1ol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



memperkaya bidang pendidikan Islam dengan menyelidiki kembali warisan pikiran ulama
klasik yang tetap relevan dengan tantangan masa kini. Dari segi praktis, penelitian ini
diharapkan bisa berkontribusi pada kemajuan sistem penilaian dalam pendidikan Islam.
Fokusnya tidak hanya pada kemampuan berpikir, tetapi juga pada pembinaan karakter,
aspek spiritual, dan tanggung jawab moral para siswa (Arpani et al., 2023).

Oleh karena itu, penelitian ini berfokus pada penjelajahan mendalam tentang
pandangan Imam al-Ghazali terkait penilaian dan evaluasi dalam pendidikan Islam. Dengan
menerapkan metode analisis pada karya-karyanya, seperti Thya' Ulum al-Din dan Ayyuha
al-Walad, diharapkan kita bisa mendapatkan pemahaman menyeluruh mengenai konsep
evaluasi yang bertujuan untuk membentuk individu secara lengkap — individu yang
memiliki pengetahuan, sikap yang baik, dan iman yang kuat kepada Allah SWT (Wibisono
& Rahmawati, 2024).

METODE PENELITIAN

Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dan mengandalkan tinjauan pustaka. Sumber
data utama diambil dari tulisan Imam al-Ghazali, termasuk Thya’ Ulum al-Din, Ayyuha al-
Walad, dan Mizan al-‘Amal, yang membahas mengenai pendidikan, etika, serta nilai-nilai
moral. Data dikumpulkan melalui metode dokumentasi, yang melibatkan penelitian dan
pencatatan tentang konsep-konsep penting yang berkaitan dengan penilaian dan evaluasi
dalam pendidikan Islam. Analisis isi digunakan untuk mengolah data sehingga makna dan
nilai-nilai dalam teks dapat ditafsirkan dengan baik. Pendekatan yang diterapkan bersifat
tilsafat dan teologi, bertujuan untuk memahami dasar rasional dan spiritual yang dijelaskan
oleh Imam al-Ghazali. Keabsahan data dipastikan dengan melakukan triangulasi sumber,
yaitu dengan membandingkan pendapat Al-Ghazali dengan pemikiran dari para pakar
pendidikan Islam lainnya. Multikolonieritas dievaluasi dengan menggunakan nilai VIF
(faktor inflasi variasi), serta model luar, model dalam, dan pengujian hipotesis melalui PLS
(Partial Least Square).

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Biografi Al-Ghazali

Nama Al-Ghazali terkenal di banyak kalangan dan sering dikaitkan dengan
pendidikan dalam Islam. Ia menciptakan banyak tulisan yang memberikan dampak besar
dan menjadi referensi bagi para ilmuwan serta pengajar di berbagai belahan dunia.
Pendapatnya tentang pendidikan Islam, yang terdapat dalam banyak karyanya, berakar dari
pengalaman yang ia miliki sebagai seorang filsuf, sufi, teolog, dan ahli hukum, serta
pengetahuannya di berbagai bidang ilmu yang lain. Karena pemahamannya yang mendalam
dan kemampuannya untuk tetap setia pada ajaran Islam tanpa dipengaruhi oleh ide-ide dari
Barat, ia kerap disebut sebagai Hujjatul Islam, yang berarti pembela Islam.

211 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora 1'ol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



Secara etimologi, nama Al-Ghazali berasal dari desa tempat ia dilahirkan, yakni Desa
Ghazali Thusiah, terletak di Khurasan, Iran, pada tahun 450 H atau 1058 M. Nama
lengkapnya adalah Muhammad bin Muhamad bin Ahmad Abu Hamid Al-Ghazali. Gelar
Hujjatul Islam yang ia terima juga menunjukkan dedikasinya kepada agama serta masyarakat
melalui pikirannya dan karyanya. Ia tidak hanya menulis mengenai pendidikan, tetapi juga
tentang tasawuf dan filsafat; meskipun, sebagian besar karyanya berfokus pada tazkiyatun

nafs, yaitu cara untuk menyucikan dan membersihkan jiwa.

Al-Ghazali adalah individu dengan kecerdasan di atas rata-rata. Hal ini terlihat dari
penguasaan banyak disiplin ilmu. Yang lebih positif lagi, ia menguasai beragam bidang demi
membawa kembali keagamaan dalam ilmu pengetahuan. Dalam karya besarnya yang
berjudul Ihya’ Ulumid Din, Al-Ghazali menjelaskan banyak tentang betapa pentingnya bagi
seorang Muslim untuk selalu melindungi dirinya dari kesesatan dan membersihkan hatinya
dari kegelapan. D1 samping itu, dalam tulisannya, dia juga menanggapi berbagai serangan
dari luar terhadap agama Islam, terutama yang berasal dari para orientalis. Karena itu, ia
mendapatkan julukan sebagai pembela Islam dan juga diakui sebagai Hujjatul Islam (Arpani
et al., 2023).

Dalam tulisan-tulisannya, khususnya Ihya' 'Ulum al-Din dan Ayyuha al-Walad, Imam
al-Ghazali menekankan bahwa tujuan utama pendidikan adalah mencapai kebahagiaan
akhirat melalui moralitas dan pengetahuan praktis (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
2005). Oleh karena itu, beliau berpendapat, pertimbangan moral dan spiritual tidak dapat
dipisahkan dari evaluasi pendidikan.

Pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan menunjukkan bahwa keberhasilan
seseorang tidak hanya diukur dari banyaknya ilmu yang dimiliki, melainkan dari sejauh
mana ilmu tersebut mampu membawa perubahan perilaku dan mendekatkan diri kepada
Allah SWT. Ia menegaskan bahwa ilmu harus berbuah amal, dan amal yang tidak disertai
dengan keikhlasan akan kehilangan nilainya di sisi Allah. Dalam konteks ini, penilaian dan
evaluasi dalam pendidikan menurut Al-Ghazali harus melibatkan dimensi moral dan
spiritual peserta didik. Evaluasi tidak hanya menjadi alat ukur kemampuan intelektual, tetapi
juga menjadi sarana introspeksi bagi guru dan siswa untuk menilai kesucian niat, kejujuran,
serta komitmen terhadap nilai-nilai kebenaran.

Al-Ghazali memandang bahwa pendidik memiliki peran sentral dalam proses
evaluasi. Seorang guru tidak hanya bertugas menilai hasil belajar siswa, tetapi juga
bertanggung jawab membimbing mereka menuju penyempurnaan akhlak dan kedewasaan
spiritual. Oleh karena itu, guru ideal menurut Al-Ghazali harus menjadi teladan dalam ilmu
dan amal, serta memiliki keikhlasan dalam mendidik (Bahri, 2022).

Sebagai seorang teolog dan tokoh sufi, al-Ghazali memberikan nilai tinggi pada aspek
spiritual dalam kehidupan. Ia percaya bahwa akal dan jiwa memiliki peranan penting dalam
membentuk realitas sesuai dengan pandangan idealis. Dalam pendidikan Islam, al-Ghazali
juga berfokus pada pengembangan karakter moral dan spiritual mahasiswa. Bagi al-Ghazali,

212 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora V'ol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



tujuan pendidikan tidak hanya menghasilkan individu yang berpengetahuan, tetapi juga
yang memiliki akhlak yang baik (Qolbi, 2025).
Evaluasi Menurut Imam Al-Ghazali

Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa istilah yang paling sesuai untuk
menggambarkan konsep evaluasi adalah al-hisab/al-muhasabah, yang berarti menghitung
(sawaludin, 2018). Istilah al-hisab/al-muhasabah dianggap yang paling relevan dengan

evaluasi karena berasal dari kata """ yang artinya menghitung.

Al-Ghazali menggunakan istilah ini untuk menjelaskan evaluasi diri (043l 4 las),
yaitu usaha untuk menilai dan memperbaiki diri setelah melakukan suatu aktivitas (sawaludin,
2018). Selain itu, dalam pandangannya, evaluasi juga bisa berarti melakukan koreksi (furqan
hakim, 2025). Koreksi berarti mengarah pada tindakan memperbaiki suatu kekeliruan. Di
samping itu, mengoreksi juga bisa berarti menilai apakah sesuatu itu benar atau salah. Ayat
dalam Al-Qur’an yang membahas ini dapat ditemukan dalam Surah Az-Zalzalah ayat 7-8
yang menyatakan:

"Siapa yang melakukan kebaikan seberat zarah, dia akan melihat balasannya. Siapa
yang berbuat kejahatan seberat zarah, dia juga akan melihat balasannya” (Arpanil et al. ,
2023). Pesan dalam Surah Az-Zalzalah ayat 7 dan 8 menckankan bahwa setiap tindakan,
sekecil apapun, akan mendapatkan balasan dari Allah.

Hal ini sejalan dengan pandangan Imam Al-Ghazali tentang pentingnya muhasabah
atau refleksi diri. Ia mengatakan bahwa setiap orang harus menilai dan memperhatikan semua
tindakan, baik yang besar maupun kecil, karena semuanya akan diperhitungkan di hari
kiamat. Dengan demikian, ayat ini mengajarkan pentingnya kesadaran moral dan tanggung
jawab individu dalam kehidupan sehari-hari (sawaludin, 2018).

Al-Ghazali menyatakan bahwa proses evaluasi atau koreksi adalah elemen penting
dalam bidang pendidikan (Al-Ghazali, 2005). Seorang pendidik bertanggung jawab untuk
memperbaiki perilaku dan moral siswa (Arpanil et al. , 2023; Jahro et al., 2025).

Evaluasi pembelajaran menurut Al-Ghazali seharusnya meliputi aspek kognitif,
dengan mengukur seberapa baik mahasiswa memahami ajaran agama. Namun, yang lebih
krusial adalah elemen afektif, yang mencakup penilaian terhadap sikap dan moral mahasiswa
saat mengamalkan nilai-nilai Islam. Hal ini dapat dilakukan dengan cara mengamati perilaku,
menilai sikap sehari-hari, serta berpartisipasi dalam diskusi kelompok yang membahas tema
moralitas. Evaluasi pada aspek psikomotorik juga tidak kalah penting, terutama dalam

pelaksanaan ibadah, seperti shalat atau melakukan amal, yang menunjukkan tindakan nyata
dalam kehidupan sehari-hari (Qolbi, 2025).

Konsep Evaluasi menurut Imam Al-Ghazali

Dalam pemikiran Al Ghazali, terdapat sejumlah hal penting yang dapat diperoleh, antara
lain: memperkenalkan siswa kepada Allah swt, menyadarkan mereka akan peran dan
tanggung jawab manusia di dunia, mengenalkan interaksi sosial serta kewajiban dalam

213 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora V'ol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



masyarakat, dan mengajak manusia untuk memahami alam beserta hikmah penciptaannya
(Mukromin, 2019).

Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa lembaga pendidikan harus menyertakan dalam
program belajarnya (Ashar & Nursikin, 2023).

1. Ilmu fardu’ain adalah cabang-cabang pengetahuan agama yang harus dipelajari oleh
setiap Muslim, termasuk pengetahuan yang berasal dari Al-Qur'an dan Al-Hadits.

2. Ilmu fardu kifayah mencakup jenis pengetahuan yang berguna untuk mempermudah
kehidupan sehari-hari, seperti matematika, kedokteran, teknik, pertanian, dan
industri. Al-Ghazali juga memberikan penjelasan lebih mendalam mengenai kedua
kategori ini, seperti ilmu agama yang terdiri dari Figh, Hadits, dan Tafsir, ilmu bahasa
yang dapat memperjelas pemahaman agama, serta ilmu fardu kifayah yang meliputi
kedokteran, matematika, teknologi, ilmu politik, dan ilmu kebudayaan termasuk syair,
sejarah, dan cabang filsafat.

Selain itu, menurut Imam al-Ghazali, evaluasi dalam pendidikan Islam juga tidak
hanya terfokus pada menghafal bahan pelajaran atau tes kognitif saja. Evaluasi perlu bersifat
kontekstual, bermakna, dan praktis, yang berarti harus relevan dengan kehidupan sehari-hari
siswa. Pengetahuan yang didapat harus diujikan dalam situasi nyata sebagai suatu bentuk
ujian kehidupan. Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu tanpa tindakan bagaikan pohon tanpa
buah, sehingga evaluasi harus mencakup kedua aspek ini: teori dan praktik.

Dalam buku Ihya” ‘Ulum al-Din, al-Ghazali menyatakan bahwa muhasabah atau
introspeksi diri serta praktik amal merupakan indikator keberhasilan dalam pembelajaran,
bukan hanya kemahiran dalam mengingat informasi (Al-Ghazali, 2005). Ini menekankan
pentingnya evaluasi yang memperhatikan internalisasi nilai-nilai, bukan sekadar aspek
akademis yang tampak.

Konsep ini juga didukung oleh penelitian empiris. Sebuah penelitian yang dilakukan
oleh Dina Hermina Arpani dan Nuril Huda menunjukkan bahwa dalam pendekatan al-
Ghazali, evaluasi terkait dengan penerapan nilai-nilai dalam kehidupan sehari-hari, di mana
siswa dinilai berdasarkan akhlak, tindakan, dan bagaimana mereka mengaplikasikannya
dalam masyarakat.

Metode Evaluasi Menurut Imam Al-Ghazali

Untuk mewujudkan gagasan pendidikannya, Al Ghazali menggunakan cara mengajar
yang fokus pada contoh, pengembangan akhlak, dan penanaman kebaikan dalam diri peserta
didik. Metode ini sesuai dengan prinsip yang menyatakan bahwa pendidikan adalah suatu

usaha yang memerlukan hubungan erat antara dua orang, yaitu guru dan siswa (Khairunnas,
2016).

Imam Ghazali juga merekomendasikan metode belajar yang melibatkan partisipasi
langsung siswa dalam aktivitas pembelajaran. Proses belajar seharusnya tidak hanya berfokus
pada mengingat, tetapi juga pada memahami, merenungkan, dan menggunakan pengetahuan

214 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora V'ol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



dalam kehidupan sehari-hari. Dalam karya Thya Ulumuddin, Imam Ghazali mendukung
pendekatan praktis dalam belajar, seperti membiasakan diri beramal dan melaksanakan
ibadah. Ini sesuai dengan konsep Merdeka Belajar, di mana siswa diberikan kebebasan untuk
menjelajahi pengetahuan melalui metode yang lebih interaktif dan berbasis pengalaman
(Kosim & Royhatudin, 2024).

Dalam penjelasan lainnya, Al Ghazali menyatakan bahwa pengajar perlu mengadopsi
metode pendidikan yang berfokus pada siswa, menempatkan mereka di atas kepentingan
para pendidik. Pendekatan ini bisa diimplementasikan melalui berbagai cara, seperti (Agus,
2018).

1) Metode teladan

2) Metode berupa arahan dan dukungan
3) Metode cerita

4) Metode motivasi

5) Metode penguatan

Selain itu, dalam Islam, prinsip al-muhasabah atau introspeksi merupakan elemen
penting dalam pendidikan spiritual. Hal ini dapat diterapkan dalam pembuatan model
evaluasi yang menyeluruh untuk sikap dan kognisi. Al-muhasabah berperan tidak hanya
sebagai refleksi keagamaan, tetapi juga sebagai proses penilaian yang mencakup pengamatan
tethadap niat, perilaku, serta kemajuan intelektual dan spiritual peserta didik secara
keseluruhan (Hidayat & Hilmiyati, 2024). Dari sudut pandang pendidikan Islam, evaluasi
melampaui pengukuran aspek kognitif atau pengetahuan saja, tetapi juga mencakup dimensi
afektif dan spiritual. Seperti yang dinyatakan oleh Hidayat et al. , tujuan evaluasi dalam
pendidikan Islam ialah untuk menilai proses belajar dan juga untuk membentuk karakter dan
nilai-nilai keislaman dalam diri siswa, sehingga menunjukkan pendekatan menyeluruh
terthadap pengembangan kepribadian manusia secara keseluruhan (Hidayat & Hilmiyati,
2024 ; Jahro et al., 2025).

KESIMPULAN

Gagasan evaluasi menurut Imam Al-Ghazali bersumber dari prinsip al-hisab atau al-
muhasabah, yang berarti perhitungan dan refleksi diri. Evaluasi tidak hanya dipahami
sebagai proses pengukuran hasil pembelajaran secara kognitif, tetapi juga sebagai usaha
untuk menilai, memperbaiki, dan meningkatkan diri dalam hal moral, spiritual, dan perilaku.
Menurut Al-Ghazali, tujuan utama pendidikan adalah untuk menciptakan individu yang
memiliki akhlak baik dan bertanggung jawab di hadapan Allah SWT, bukan hanya pintar
secara intelektual.

Dalam pandangannya, evaluasi yang sempurna harus mencakup tiga elemen penting:
kognitif, afektif, dan psikomotorik. Elemen kognitif mengevaluasi pemahaman ilmu,
elemen afektif melihat sikap dan moral, sedangkan elemen psikomotorik menilai

kemampuan menerapkan ilmu dalam tindakan nyata. Karena itu, keberhasilan dalam

215 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora 1'ol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



pendidikan tidak hanya dilihat dari pencapaian akademis, tetapi juga dari seberapa baik
siswa dapat menyerap dan menerapkan nilai-nilai Islam dalam keseharian mereka.

Selain itu, Al-Ghazali mengajarkan bahwa metode penilaian harus fokus pada contoh,
bimbingan, semangat, dan refleksi diri sebagai cara untuk mendidik. Penilaian harus berarti
dan sesuai dengan situasi nyata, serta mendorong siswa untuk menjadi individu yang
berpikir secara mendalam dan memiliki moral yang baik.

Secara keseluruhan, pemikiran Imam Al-Ghazali menggambarkan bahwa penilaian
dalam konteks pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai alat untuk mengukur hasil
belajar. Melainkan juga sebagai proses spiritual dan etika yang bertujuan untuk membentuk
individu yang seimbang antara pengetahuan, keyakinan, dan tindakan baik. Penilaian yang
seperti inilah yang mampu menghasilkan generasi yang berpengetahuan, berakhlak, dan
memberikan kontribusi positif dalam masyarakat.

DAFTAR REFERENSI

Agus, H. Z. (2018). Pendidikan Islam dalam perspektif Al-Ghazali (p. 23).

Al-Ghazali, A. H. (2005). Ihya’ Ulum al-Din, Juz 3.

Arpani, Hermina, D., & Huda, N. (2023). Konsep evaluasi pembelajaran dalam pendidikan Islam
menurut Al-Ghazali (pp. 24-25).

Ashar, H., & Nursikin, M. (2023). Konsep kurikulum pendidikan. [urnal Penelitian Dan
Evaluasi Pendidikan, 612.

Bahri, S. (2022). Pendidikan Akhlak Anak dalam Perspektif Imam Al-Ghazali. A% Tadzkir
Islamic Education Journal, 29.

Jahro, S. A., Maulana, S. Z., Syabani, S. N., Akil, & Azis, A. (2025). Konsep evaluasi
menurut Imam Al-Ghazali untuk mengukur sikap kognitif. Jurnal Qolamuna, 260.
Khairunnas, A. P. (2016). Pendidikan holistik: Format baru pendidikan Lslam membentuk karakter

paripurna.

Kosim, N., & Royhatudin, A. (2024). Konsep Merdeka Belajar dalam Kitab Ihya’
Ulumuddin ~ menurut  pemikiran  Imam  Ghazali. AP, 4(2), ©.
https://doi.org/10.61624 /japi.v4i2.150

Qolbj, S. K. (2025). Pengembangan evaluasi pembelajaran PAI di era modern pada kampus
Politeknik berbasis pemikiran Imam Al-Ghazali. Islamic Education Jonrnal, 102.

Shafwa, M. H. (2023). Konsep puasa Al-Ghazali dalam menumbubkan karakter religins peserta
didik (Studi Pustaka Ihya’ Ulnmnddin) (pp. 99—121).

Sirojudin, D. (2017). Filsafat pendidikan perspektif Al-Ghazali. Jurnal Kajian Pendidikan Dan
Keislaman, 86.

Wibisono, M. S., & Rahmawati, I. D. (2024). Relevansi konsep evaluasi diri (al-muhasabah)
Al-Ghazali dalam pembentukan karakter peserta didik. Jurnal Pendidikan Lsiam.

216 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora 1ol. 2 No. 2 November 2025 — April 2026



