
QOLAMUNA 
 https://jurnal.qolamuna.id/index.php/JQ 

e-ISSN : 3063-8925 
Vol. 2 No. 2 November 2025 - April 2026 

 

209 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

KAJIAN PEMIKIRAN IMAM AL GHAZALI TENTANG PENILAIAN 
DAN EVALUASI 

 
Nabilla Eka F.D1, Khalida Tsania S.2, Moh. Faizin3 

 
1Pendidikan Bahasa Inggris, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Indonesia 
2Pendidikan Bahasa Inggris, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Indonesia 
3Pendidikan Bahasa Inggris, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Indonesia 

1fortunanabilla@gmail.com , 2khalidatsania@gmail.com, 3faizin7172@gmail.com 
 

 

INFO ARTIKEL  Abstract:  This article examines evaluation and assessment in Islamic education by 
emphasizing the philosophical and pedagogical views of Imam Abu Hamid al-Ghazali, a highly 
influential Muslim scholar and thinker. Although al-Ghazali did not directly develop modern 
evaluation methodologies, his thoughts on the goals of education, moral development, and the 
division of knowledge provided a deep theoretical foundation for understanding how achievement 
and success should be measured in Islamic education. This study examines al-Ghazali's key 
works, particularly Ihya' ‘Ulum al-Din and Ayyuha al-Walad, to identify assessment 
indicators that go beyond the cognitive dimension. The results indicate that, in al-Ghazali's 
view, assessment should look holistically, focusing more on internal qualities and practices than 
simply the quantity of knowledge. The core of evaluation is the development of good character, 
sincerity of intention, and the beneficial application of knowledge. Assessment serves as a means 
for self-reflection for students and as a way to ensure that education brings them closer to God. 
Therefore, this article argues that al-Ghazali's views provide a relevant evaluation framework 
for contemporary Islamic education, emphasizing the importance of integrating spiritual, ethical, 
and intellectual aspects. 

Abstrak:  Artikel ini membahas evaluasi dan penilaian dalam pendidikan Islam 
dengan menekankan pandangan filosofis dan pedagogis dari Imam Abu Hamid 
al-Ghazali, seorang ulama dan pemikir Muslim yang sangat berpengaruh. 
Walaupun al Ghazali tidak secara langsung  mengmbangkan metodologi evaluasi 
modern, pemikirannya tentang tujuan pendidikan, perkembangan moral, dan 
pembagian ilmu menghidupkan dasar teoritis yang mendalam untuk memahami 
bagaimana pencapaian dan keberhasilan seharusnya diukur dalam pendidikan 
Islam. Studi ini menjelajahi karya-karya utama al-Ghazali, khususnya dalam Ihya’ 
‘Ulum al-Din dan Ayyuha al-Walad, dengan tujuan untuk menemukan unsur-
unsur penilaian yang melampaui hanya aspek kognitif. Hasilnya menunjukkan 
bahwa dalam pandangan al-Ghazali, penilaian harus melihat keseluruhan, lebih 
pada kualitas internal dan praktik daripada hanya kuantitas pengetahuan. Inti dari 
evaluasi adalah pengembangan karakter baik, keikhlasan dalam niat, dan 
penerapan ilmu yang bermanfaat. Penilaian berfungsi sebagai sarana untuk 
refleksi diri bagi siswa dan sebagai cara untuk memastikan bahwa pendidikan 
membawa mereka lebih dekat kepada Tuhan. Oleh karena itu, artikel ini 
mengklaim bahwa pandangan al-Ghazali menyediakan kerangka evaluasi yang 
relevan untuk pendidikan Islam saat ini, yang menekankan pentingnya 
menggabungkan aspek spiritual, etika, dan intelektual. 

Riwayat Artikel: 

Diterima: 09-12-25 
Disetujui: 31-12-25 

 

Kata Kunci: 

Evaluasi ; 
Penilaian ; 
Pendidikan Islam ; 
Imam AL-Ghazali 
 

 

                                              ——————————   ◆   —————————— 
 

 

mailto:1fortunanabilla@gmail.com
mailto:khalidatsania@gmail.com
mailto:faizin7172@gmail.com


 

210 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

PENDAHULUAN  

Pendidikan merupakan bagian penting dari aspek sosial dan budaya. Hal ini berfungsi 

secara strategis dalam pembentukan keluarga, masyarakat, dan bangsa (Shafwa, 2023). 

Peran strategis ini pada dasarnya adalah usaha yang dilakukan dengan sadar, teratur, 

berfokus, dan berpikir secara filosofis. Berpikir filosofis berarti merenungkan secara 

mendalam tentang berbagai hal. Sama halnya dengan filosofi pendidikan, kita diminta 

untuk merenungkan secara mendalam tentang pendidikan (Sirojudin, 2017). 

 Tujuan utama dari pendidikan dalam Islam adalah membentuk orang yang memiliki 

kemampuan, etika, dan hubungan spiritual yang mendalam dengan Tuhan. Dalam konteks 

Islam, pendidikan tidak hanya menekankan pada hasil akademik atau kecerdasan, tetapi 

juga berfokus pada pengembangan karakter, kepribadian, serta keseimbangan antara ilmu 

dan tindakan. Untuk menilai sejauh mana tujuan ini tercapai, penting bagi proses 

pendidikan untuk melibatkan asesmen dan evaluasi. Dengan evaluasi, para pendidik dapat 

mengukur perkembangan moral, spiritual, dan perilaku siswa, selain kemampuan intelektual 

mereka. 

Salah satu tokoh penting yang memberikan dampak besar pada pemikiran pendidikan 

Islam, terutama mengenai penilaian dan evaluasi, adalah Imam Abu Hamid al-Ghazali 

(1058–1111 M). Sebagai ulama, filosof, dan sufi terkenal pada periode kejayaan Islam, al-

Ghazali melihat pendidikan sebagai cara untuk menyucikan jiwa (tazkiyatun nafs) dan 

membentuk akhlak yang baik. Ia berpendapat bahwa pengetahuan tidak memiliki arti jika 

tidak diikuti oleh moralitas dan ketulusan dalam penerapannya. Oleh karena itu, dalam 

konteks evaluasi, al-Ghazali menyoroti pentingnya menilai aspek dalam peserta didik, 

seperti niat, kejujuran, dan keseriusan dalam menuntut ilmu, di samping hasil akademis 

yang terlihat. 

Pandangan Imam al-Ghazali mengindikasikan bahwa pendidikan seharusnya 

diarahkan untuk menciptakan individu yang harmonis antara pikiran, hati, dan tindakan. 

Dalam system pendidikan Islam, penilaian seharusnya tidak hanya focus pada hasil akhir 

saja, tetapi juga perlu melihat proses belajar dan pertumbuhan karakter siswa. Dengan 

demikian, pemikiran al Ghazali tentang penilaian tidak hanya berfungsi sebagai tanda 

keberhasilan, nemun juga sebagai sarana untuk melakukan refleksi dan peningkatan diri 

secara spiritual. 

Dalam lingkungan pendidikan masa kini, ide penilaian dan evaluasi yang dipaparkan 

oleh al-Ghazali sangat relevan. Sistem pendidikan modern lebih fokus pada aspek 

pengetahuan dan pencapaian nilai, sementara aspek moral dan spiritual sering kali kurang 

diperhatikan. Situasi ini menciptakan kelompok generasi yang cerdas dalam pikirannya 

tetapi kurang kuat dalam moral. Oleh karena itu, ide-ide al-Ghazali dapat digunakan sebagai 

acuan untuk mengembangkan model penilaian pendidikan yang lebih lengkap, yang melihat 

siswa sebagai manusia yang memiliki aspek fisik, intelektual, dan spiritual. 

Studi mengenai pandangan Imam al-Ghazali tentang penilaian serta evaluasi memiliki 

pentingnya baik bagi akademisi maupun praktisi. Dari segi akademik, penelitian ini 



 

211 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

memperkaya bidang pendidikan Islam dengan menyelidiki kembali warisan pikiran ulama 

klasik yang tetap relevan dengan tantangan masa kini. Dari segi praktis, penelitian ini 

diharapkan bisa berkontribusi pada kemajuan sistem penilaian dalam pendidikan Islam. 

Fokusnya tidak hanya pada kemampuan berpikir, tetapi juga pada pembinaan karakter, 

aspek spiritual, dan tanggung jawab moral para siswa (Arpani et al., 2023). 

Oleh karena itu, penelitian ini berfokus pada penjelajahan mendalam tentang 

pandangan Imam al-Ghazali terkait penilaian dan evaluasi dalam pendidikan Islam. Dengan 

menerapkan metode analisis pada karya-karyanya, seperti Ihya' Ulum al-Din dan Ayyuha 

al-Walad, diharapkan kita bisa mendapatkan pemahaman menyeluruh mengenai konsep 

evaluasi yang bertujuan untuk membentuk individu secara lengkap — individu yang 

memiliki pengetahuan, sikap yang baik, dan iman yang kuat kepada Allah SWT (Wibisono 

& Rahmawati, 2024). 

 

METODE PENELITIAN  

Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dan mengandalkan tinjauan pustaka. Sumber 

data utama diambil dari tulisan Imam al-Ghazali, termasuk Ihya’ Ulum al-Din, Ayyuha al-

Walad, dan Mizan al-‘Amal, yang membahas mengenai pendidikan, etika, serta nilai-nilai 

moral. Data dikumpulkan melalui metode dokumentasi, yang melibatkan penelitian dan 

pencatatan tentang konsep-konsep penting yang berkaitan dengan penilaian dan evaluasi 

dalam pendidikan Islam. Analisis isi digunakan untuk mengolah data sehingga makna dan 

nilai-nilai dalam teks dapat ditafsirkan dengan baik. Pendekatan yang diterapkan bersifat 

filsafat dan teologi, bertujuan untuk memahami dasar rasional dan spiritual yang dijelaskan 

oleh Imam al-Ghazali. Keabsahan data dipastikan dengan melakukan triangulasi sumber, 

yaitu dengan membandingkan pendapat Al-Ghazali dengan pemikiran dari para pakar 

pendidikan Islam lainnya. Multikolonieritas dievaluasi dengan menggunakan nilai VIF 

(faktor inflasi variasi), serta model luar, model dalam, dan pengujian hipotesis melalui PLS 

(Partial Least Square). 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Biografi Al-Ghazali 

Nama Al-Ghazali terkenal di banyak kalangan dan sering dikaitkan dengan 

pendidikan dalam Islam. Ia menciptakan banyak tulisan yang memberikan dampak besar 

dan menjadi referensi bagi para ilmuwan serta pengajar di berbagai belahan dunia. 

Pendapatnya tentang pendidikan Islam, yang terdapat dalam banyak karyanya, berakar dari 

pengalaman yang ia miliki sebagai seorang filsuf, sufi, teolog, dan ahli hukum, serta 

pengetahuannya di berbagai bidang ilmu yang lain. Karena pemahamannya yang mendalam 

dan kemampuannya untuk tetap setia pada ajaran Islam tanpa dipengaruhi oleh ide-ide dari 

Barat, ia kerap disebut sebagai Hujjatul Islam, yang berarti pembela Islam. 



 

212 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

Secara etimologi, nama Al-Ghazali berasal dari desa tempat ia dilahirkan, yakni Desa 

Ghazali Thusiah, terletak di Khurasan, Iran, pada tahun 450 H atau 1058 M. Nama 

lengkapnya adalah Muhammad bin Muhamad bin Ahmad Abu Hamid Al-Ghazali. Gelar 

Hujjatul Islam yang ia terima juga menunjukkan dedikasinya kepada agama serta masyarakat 

melalui pikirannya dan karyanya. Ia tidak hanya menulis mengenai pendidikan, tetapi juga 

tentang tasawuf dan filsafat; meskipun, sebagian besar karyanya berfokus pada tazkiyatun 

nafs, yaitu cara untuk menyucikan dan membersihkan jiwa. 

Al-Ghazali adalah individu dengan kecerdasan di atas rata-rata. Hal ini terlihat dari 

penguasaan banyak disiplin ilmu. Yang lebih positif lagi, ia menguasai beragam bidang demi 

membawa kembali keagamaan dalam ilmu pengetahuan. Dalam karya besarnya yang 

berjudul Ihya’ Ulumid Din, Al-Ghazali menjelaskan banyak tentang betapa pentingnya bagi 

seorang Muslim untuk selalu melindungi dirinya dari kesesatan dan membersihkan hatinya 

dari kegelapan. Di samping itu, dalam tulisannya, dia juga menanggapi berbagai serangan 

dari luar terhadap agama Islam, terutama yang berasal dari para orientalis. Karena itu, ia 

mendapatkan julukan sebagai pembela Islam dan juga diakui sebagai Hujjatul Islam (Arpani 

et al., 2023). 

Dalam tulisan-tulisannya, khususnya Ihya' 'Ulum al-Din dan Ayyuha al-Walad, Imam 

al-Ghazali menekankan bahwa tujuan utama pendidikan adalah mencapai kebahagiaan 

akhirat melalui moralitas dan pengetahuan praktis (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2005). Oleh karena itu, beliau berpendapat, pertimbangan moral dan spiritual tidak dapat 

dipisahkan dari evaluasi pendidikan. 

 Pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan menunjukkan bahwa keberhasilan 

seseorang tidak hanya diukur dari banyaknya ilmu yang dimiliki, melainkan dari sejauh 

mana ilmu tersebut mampu membawa perubahan perilaku dan mendekatkan diri kepada 

Allah SWT. Ia menegaskan bahwa ilmu harus berbuah amal, dan amal yang tidak disertai 

dengan keikhlasan akan kehilangan nilainya di sisi Allah. Dalam konteks ini, penilaian dan 

evaluasi dalam pendidikan menurut Al-Ghazali harus melibatkan dimensi moral dan 

spiritual peserta didik. Evaluasi tidak hanya menjadi alat ukur kemampuan intelektual, tetapi 

juga menjadi sarana introspeksi bagi guru dan siswa untuk menilai kesucian niat, kejujuran, 

serta komitmen terhadap nilai-nilai kebenaran. 

Al-Ghazali memandang bahwa pendidik memiliki peran sentral dalam proses 

evaluasi. Seorang guru tidak hanya bertugas menilai hasil belajar siswa, tetapi juga 

bertanggung jawab membimbing mereka menuju penyempurnaan akhlak dan kedewasaan 

spiritual. Oleh karena itu, guru ideal menurut Al-Ghazali harus menjadi teladan dalam ilmu 

dan amal, serta memiliki keikhlasan dalam mendidik (Bahri, 2022). 

Sebagai seorang teolog dan tokoh sufi, al-Ghazali memberikan nilai tinggi pada aspek 

spiritual dalam kehidupan. Ia percaya bahwa akal dan jiwa memiliki peranan penting dalam 

membentuk realitas sesuai dengan pandangan idealis. Dalam pendidikan Islam, al-Ghazali 

juga berfokus pada pengembangan karakter moral dan spiritual mahasiswa. Bagi al-Ghazali, 



 

213 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

tujuan pendidikan tidak hanya menghasilkan individu yang berpengetahuan, tetapi juga 

yang memiliki akhlak yang baik (Qolbi, 2025). 

Evaluasi Menurut Imam Al-Ghazali 

Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa istilah yang paling sesuai untuk 

menggambarkan konsep evaluasi adalah al-hisab/al-muhasabah, yang berarti menghitung 

(sawaludin, 2018). Istilah al-hisāb/al-muhāsabah dianggap yang paling relevan dengan 

evaluasi karena berasal dari kata "حسب" yang artinya menghitung.  

Al-Ghazali menggunakan istilah ini untuk menjelaskan evaluasi diri ( النفس سبة  محا ), 

yaitu usaha untuk menilai dan memperbaiki diri setelah melakukan suatu aktivitas (sawaludin, 

2018). Selain itu, dalam pandangannya, evaluasi juga bisa berarti melakukan koreksi (furqan 

hakim, 2025). Koreksi berarti mengarah pada tindakan memperbaiki suatu kekeliruan. Di 

samping itu, mengoreksi juga bisa berarti menilai apakah sesuatu itu benar atau salah. Ayat 

dalam Al-Qur’an yang membahas ini dapat ditemukan dalam Surah Az-Zalzalah ayat 7-8 

yang menyatakan: 

"Siapa yang melakukan kebaikan seberat zarah, dia akan melihat balasannya. Siapa 

yang berbuat kejahatan seberat zarah, dia juga akan melihat balasannya” (Arpanil et al. , 

2023). Pesan dalam Surah Az-Zalzalah ayat 7 dan 8 menekankan bahwa setiap tindakan, 

sekecil apapun, akan mendapatkan balasan dari Allah.  

Hal ini sejalan dengan pandangan Imam Al-Ghazali tentang pentingnya muhasabah 

atau refleksi diri. Ia mengatakan bahwa setiap orang harus menilai dan memperhatikan semua 

tindakan, baik yang besar maupun kecil, karena semuanya akan diperhitungkan di hari 

kiamat. Dengan demikian, ayat ini mengajarkan pentingnya kesadaran moral dan tanggung 

jawab individu dalam kehidupan sehari-hari (sawaludin, 2018).  

Al-Ghazali menyatakan bahwa proses evaluasi atau koreksi adalah elemen penting 

dalam bidang pendidikan (Al-Ghazali, 2005). Seorang pendidik bertanggung jawab untuk 

memperbaiki perilaku dan moral siswa (Arpanil et al. , 2023; Jahro et al., 2025). 

Evaluasi pembelajaran menurut Al-Ghazali seharusnya meliputi aspek kognitif, 

dengan mengukur seberapa baik mahasiswa memahami ajaran agama. Namun, yang lebih 

krusial adalah elemen afektif, yang mencakup penilaian terhadap sikap dan moral mahasiswa 

saat mengamalkan nilai-nilai Islam. Hal ini dapat dilakukan dengan cara mengamati perilaku, 

menilai sikap sehari-hari, serta berpartisipasi dalam diskusi kelompok yang membahas tema 

moralitas. Evaluasi pada aspek psikomotorik juga tidak kalah penting, terutama dalam 

pelaksanaan ibadah, seperti shalat atau melakukan amal, yang menunjukkan tindakan nyata 

dalam kehidupan sehari-hari (Qolbi, 2025). 

 

Konsep Evaluasi menurut Imam Al-Ghazali 

Dalam pemikiran Al Ghazali, terdapat sejumlah hal penting yang dapat diperoleh, antara 

lain: memperkenalkan siswa kepada Allah swt, menyadarkan mereka akan peran dan 

tanggung jawab manusia di dunia, mengenalkan interaksi sosial serta kewajiban dalam 



 

214 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

masyarakat, dan mengajak manusia untuk memahami alam beserta hikmah penciptaannya 

(Mukromin, 2019). 

Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa lembaga pendidikan harus menyertakan dalam 

program belajarnya (Ashar & Nursikin, 2023). 

1. Ilmu fardu’ain adalah cabang-cabang pengetahuan agama yang harus dipelajari oleh 

setiap Muslim, termasuk pengetahuan yang berasal dari Al-Qur'an dan Al-Hadits. 

2. Ilmu fardu kifayah mencakup jenis pengetahuan yang berguna untuk mempermudah 

kehidupan sehari-hari, seperti matematika, kedokteran, teknik, pertanian, dan 

industri. Al-Ghazali juga memberikan penjelasan lebih mendalam mengenai kedua 

kategori ini, seperti ilmu agama yang terdiri dari Fiqh, Hadits, dan Tafsir, ilmu bahasa 

yang dapat memperjelas pemahaman agama, serta ilmu fardu kifayah yang meliputi 

kedokteran, matematika, teknologi, ilmu politik, dan ilmu kebudayaan termasuk syair, 

sejarah, dan cabang filsafat.  

Selain itu, menurut Imam al-Ghazali, evaluasi dalam pendidikan Islam juga tidak 

hanya terfokus pada menghafal bahan pelajaran atau tes kognitif saja. Evaluasi perlu bersifat 

kontekstual, bermakna, dan praktis, yang berarti harus relevan dengan kehidupan sehari-hari 

siswa. Pengetahuan yang didapat harus diujikan dalam situasi nyata sebagai suatu bentuk 

ujian kehidupan. Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu tanpa tindakan bagaikan pohon tanpa 

buah, sehingga evaluasi harus mencakup kedua aspek ini: teori dan praktik. 

Dalam buku Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-Ghazali menyatakan bahwa muhasabah atau 

introspeksi diri serta praktik amal merupakan indikator keberhasilan dalam pembelajaran, 

bukan hanya kemahiran dalam mengingat informasi (Al-Ghazali, 2005). Ini menekankan 

pentingnya evaluasi yang memperhatikan internalisasi nilai-nilai, bukan sekadar aspek 

akademis yang tampak. 

Konsep ini juga didukung oleh penelitian empiris. Sebuah penelitian yang dilakukan 

oleh Dina Hermina Arpani dan Nuril Huda menunjukkan bahwa dalam pendekatan al-

Ghazali, evaluasi terkait dengan penerapan nilai-nilai dalam kehidupan sehari-hari, di mana 

siswa dinilai berdasarkan akhlak, tindakan, dan bagaimana mereka mengaplikasikannya 

dalam masyarakat. 

 

Metode Evaluasi Menurut Imam Al-Ghazali 

Untuk mewujudkan gagasan pendidikannya, Al Ghazali menggunakan cara mengajar 

yang fokus pada contoh, pengembangan akhlak, dan penanaman kebaikan dalam diri peserta 

didik. Metode ini sesuai dengan prinsip yang menyatakan bahwa pendidikan adalah suatu 

usaha yang memerlukan hubungan erat antara dua orang, yaitu guru dan siswa (Khairunnas, 

2016). 

Imam Ghazali juga merekomendasikan metode belajar yang melibatkan partisipasi 

langsung siswa dalam aktivitas pembelajaran. Proses belajar seharusnya tidak hanya berfokus 

pada mengingat, tetapi juga pada memahami, merenungkan, dan menggunakan pengetahuan 



 

215 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

dalam kehidupan sehari-hari. Dalam karya Ihya Ulumuddin, Imam Ghazali mendukung 

pendekatan praktis dalam belajar, seperti membiasakan diri beramal dan melaksanakan 

ibadah. Ini sesuai dengan konsep Merdeka Belajar, di mana siswa diberikan kebebasan untuk 

menjelajahi pengetahuan melalui metode yang lebih interaktif dan berbasis pengalaman 

(Kosim & Royhatudin, 2024). 

Dalam penjelasan lainnya, Al Ghazali menyatakan bahwa pengajar perlu mengadopsi 

metode pendidikan yang berfokus pada siswa, menempatkan mereka di atas kepentingan 

para pendidik. Pendekatan ini bisa diimplementasikan melalui berbagai cara, seperti (Agus, 

2018). 

1) Metode teladan 

2) Metode berupa arahan dan dukungan 

3) Metode cerita 

4) Metode motivasi 

5) Metode penguatan 

Selain itu, dalam Islam, prinsip al-muhasabah atau introspeksi merupakan elemen 

penting dalam pendidikan spiritual. Hal ini dapat diterapkan dalam pembuatan model 

evaluasi yang menyeluruh untuk sikap dan kognisi. Al-muhasabah berperan tidak hanya 

sebagai refleksi keagamaan, tetapi juga sebagai proses penilaian yang mencakup pengamatan 

terhadap niat, perilaku, serta kemajuan intelektual dan spiritual peserta didik secara 

keseluruhan (Hidayat & Hilmiyati, 2024). Dari sudut pandang pendidikan Islam, evaluasi 

melampaui pengukuran aspek kognitif atau pengetahuan saja, tetapi juga mencakup dimensi 

afektif dan spiritual. Seperti yang dinyatakan oleh Hidayat et al. , tujuan evaluasi dalam 

pendidikan Islam ialah untuk menilai proses belajar dan juga untuk membentuk karakter dan 

nilai-nilai keislaman dalam diri siswa, sehingga menunjukkan pendekatan menyeluruh 

terhadap pengembangan kepribadian manusia secara keseluruhan (Hidayat & Hilmiyati, 

2024 ; Jahro et al., 2025). 

  

KESIMPULAN 

Gagasan evaluasi menurut Imam Al-Ghazali bersumber dari prinsip al-hisab atau al-

muhasabah, yang berarti perhitungan dan refleksi diri. Evaluasi tidak hanya dipahami 

sebagai proses pengukuran hasil pembelajaran secara kognitif, tetapi juga sebagai usaha 

untuk menilai, memperbaiki, dan meningkatkan diri dalam hal moral, spiritual, dan perilaku. 

Menurut Al-Ghazali, tujuan utama pendidikan adalah untuk menciptakan individu yang 

memiliki akhlak baik dan bertanggung jawab di hadapan Allah SWT, bukan hanya pintar 

secara intelektual. 

Dalam pandangannya, evaluasi yang sempurna harus mencakup tiga elemen penting: 

kognitif, afektif, dan psikomotorik. Elemen kognitif mengevaluasi pemahaman ilmu, 

elemen afektif melihat sikap dan moral, sedangkan elemen psikomotorik menilai 

kemampuan menerapkan ilmu dalam tindakan nyata. Karena itu, keberhasilan dalam 



 

216 | Qolamuna : Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora Vol. 2 No. 2 November 2025 – April 2026 

pendidikan tidak hanya dilihat dari pencapaian akademis, tetapi juga dari seberapa baik 

siswa dapat menyerap dan menerapkan nilai-nilai Islam dalam keseharian mereka. 

Selain itu, Al-Ghazali mengajarkan bahwa metode penilaian harus fokus pada contoh, 

bimbingan, semangat, dan refleksi diri sebagai cara untuk mendidik. Penilaian harus berarti 

dan sesuai dengan situasi nyata, serta mendorong siswa untuk menjadi individu yang 

berpikir secara mendalam dan memiliki moral yang baik. 

Secara keseluruhan, pemikiran Imam Al-Ghazali menggambarkan bahwa penilaian 

dalam konteks pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai alat untuk mengukur hasil 

belajar. Melainkan juga sebagai proses spiritual dan etika yang bertujuan untuk membentuk 

individu yang seimbang antara pengetahuan, keyakinan, dan tindakan baik. Penilaian yang 

seperti inilah yang mampu menghasilkan generasi yang berpengetahuan, berakhlak, dan 

memberikan kontribusi positif dalam masyarakat. 

 
DAFTAR REFERENSI 

Agus, H. Z. (2018). Pendidikan Islam dalam perspektif Al-Ghazali (p. 23). 

Al-Ghazali, A. H. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3. 

Arpani, Hermina, D., & Huda, N. (2023). Konsep evaluasi pembelajaran dalam pendidikan Islam 

menurut Al-Ghazali (pp. 24–25). 

Ashar, H., & Nursikin, M. (2023). Konsep kurikulum pendidikan. Jurnal Penelitian Dan 

Evaluasi Pendidikan, 612. 

Bahri, S. (2022). Pendidikan Akhlak Anak dalam Perspektif Imam Al-Ghazali. At-Tadzkir 

Islamic Education Journal, 29. 

Jahro, S. A., Maulana, S. Z., Syabani, S. N., Akil, & Azis, A. (2025). Konsep evaluasi 

menurut Imam Al-Ghazali untuk mengukur sikap kognitif. Jurnal Qolamuna, 260. 

Khairunnas, A. P. (2016). Pendidikan holistik: Format baru pendidikan Islam membentuk karakter 

paripurna. 

Kosim, N., & Royhatudin, A. (2024). Konsep Merdeka Belajar dalam Kitab Ihya’ 

Ulumuddin menurut pemikiran Imam Ghazali. JAPI, 4(2), 6. 

https://doi.org/10.61624/japi.v4i2.150 

Qolbi, S. K. (2025). Pengembangan evaluasi pembelajaran PAI di era modern pada kampus 

Politeknik berbasis pemikiran Imam Al-Ghazali. Islamic Education Journal, 102. 

Shafwa, M. H. (2023). Konsep puasa Al-Ghazali dalam menumbuhkan karakter religius peserta 

didik (Studi Pustaka Ihya’ Ulumuddin) (pp. 99–121). 

Sirojudin, D. (2017). Filsafat pendidikan perspektif Al-Ghazali. Jurnal Kajian Pendidikan Dan 

Keislaman, 86. 

Wibisono, M. S., & Rahmawati, I. D. (2024). Relevansi konsep evaluasi diri (al-muhasabah) 

Al-Ghazali dalam pembentukan karakter peserta didik. Jurnal Pendidikan Islam. 

 

 


